

ప్రక



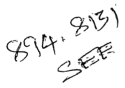
సంపాదకులు శ్రీ) పి. సీతాపతి, I.A.S. F.R.C.S. (Lond.) (శి) కె. పెంక టేశ్వరరావు

( పాటలు \_\_ పద్యములు ) ్రపాచీన అజ్ఞాత కవికృతము



First Publication Two thousand

#### Price : Rs. 4.40 Paise

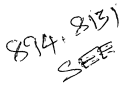


Copies available at :-

Andhra Pradesh Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute, Afzal Gunj, Hyderabad-12 A. P.

First Publication Two thousand

Price : Rs. 4.40 Paise



Copies available at :-

Andhra Pradesh Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute, Afzal Gunj, Hyderabad-12 A. P.

PRINTED AT THE ANDHRA PRADESH TEXT-BOOK PRESS, MINT COMPOUND, HYDERABAD-4.



ఇది 'శృంగారవచములు' అన్న గంథం. పాటలుగా ఒక భాగమూ పద్యాలుగా ఒక భాగమూ వున్నయూరచనా సంకలనానికి ''ృంగార పవములు" అని ఒకే ఒక్క పేరు పెట్టడం జరిగింది.

'పదిమంేట లోకంలో చాలా కాలంగా పాట అన్న అర్థం-పరివాస ప్రమయి పున్నది. ఈ పృష్టాస్ట్ర పాటలుగావున్న భాగాన్ని పద్ధాగమనీ, పద్ధార్థలుగావున్న భాగాన్ని పద్యాభాగంఅనికూడా అనవలనివస్తుంది. వస్తు స్థితి పరిశీలి స్థే పవపద్యాలకు భేవం కనిపించదు. పవమంేటే పద్యమనీ, ెర్యమంేటే పదమనీ, భావించడంలో శాస్త్రీయంగా దోపంలేదు. శాటాంతర్యం పరిశోధనా దృక్పథంతో కెరిసినవారు గాని, మామూలుగా లోకంలో అత్యంత సామాన్యులయిన పామరులుగాని, పదపద్యాలకు భేదం పాటించరు. సామాన్యంగా పని పాటలు చేసేటప్పుడు ఉత్సాహం కోసమో, పరిశమమూలక మైన బడలిక పైపునుంచి మహస్సును మళ్లించడం కో సమో, కాలజేవం కో సమో, ఏదైనా ఎవరైనా పాడితే బాగుం టుంది అనుకున్నప్పుడు ''ఒసేయ్ బుల్లీ' పరం అనే పి' — 'చదం ఎత్రే' — 'వదం . అందుకో వే' — 'వచం పాడు సే' — వంటి మాటలతో కోరడం జరుగుతుంది. కటు వంటి సంగర్భాలలో యీకోరికి మీద కేవలం పాట మాత్రమే పాడడం, జరుగదు. పద్యాలుకూడా పాడడం జరుగుతుంది. 'పపం అనివే' అంేటే కేవలంపాటమార్రమే పాడాలని అవతరివారు --- అర్థితులు అనుకోరు. పాట --- పద్యాలలో దేన్నయినా పాడవచ్చు. రెండూ పాడడం కూడా జరుగుతూవుంటుంది. అంేట పదంఅం టేపాటా కావచ్చు, పద్యమూ కావచ్చు సిన్ని మాటపామరుల దృష్టిలో. రగడ-తరువోజ--ద్విపరలవంటి పేవైనా బాగా సంగీతం మేళనం చేసి పాడారనుకోండి అప్పుడవి అసలు పాటలనే అనుకుంటారు. మామూలు మనుషులేకాదు, ప్రాకర్యంచి ఛందోలతణాలను దృష్టిలో పెట్టుకుని పరిశీభించిన వారైతేనేరన్న లేక్రిలో తే అందరూ---విద్యావంతులు కూడా పాటలనే ఖానిస్తారు. ఈ సందర్భంలో ఒక. విషయం మనకు సున్న ప్రమవుతుంది. సామాన్యంగా లోతుగా పరిశీరించి బానిసి శా స్త్రంల్లో సరైన విషయాలే వుంటాయి. తరతరాలుగా శా స్త్రంలో సంబంధం లేక బోయినా ఆయాశా స్త్రవిషయాలు సాంగ్రాదాయ బద్ధంగాగాని ఆనువంశికంగా. గాని లేదా గురుశిష్యవరంపరగా గాని చెప్పికొనడంవల్ల వచ్చే విషయాలు అనేటా అనేటా పడ్నేటిమాటగానే విద్యావిహనులయిన పామసులలో నిల్ల వుంటాయి. ఇక అసేకమంది శిష్టులు అంటే ఉన్న వర్గాలకు చెందినచారు, అనబడే వారు విద్యావంతులం అనుకుంటారు. వీరికి కావలసినంతగా శా చ్రజ్ఞానమూవుండదు. పామరవ్యవహారాల అంతర్యం తెలుసుకుందామనీ వ్రండదుసరిక్ దా వారిపట్ల ఒకా ల నొకచులకన భావంకూడా వుంటుంది. ఇక మాచుూలు విద్యాసంస్కార సభావంపల్ల సంఘంలోవచ్చే మార్పులకు ఆమోచము డలు పేసుకుని, ''మాది శిష్టం మాడే

🛊 కవిజనా శయ కర్తృత్వ విషయం వివాదాస్పదం.

అసలు వృత్తాలలో తాళలయాన్వితం కాని-నడకలేని, పద్యాలెన్నే పున్నాయి. 26 చృందస్సులను మించి అంతకంటే ఎక్కువ అజరాలున్న పాదాలు గల ఉద్దురమాలావృత్తాదుల సంగతి చెప్పనక్కరలేదు. తాళలయాన్వితాలై, కేవలం నడకగల్గి మాడ్రామీ కాదు, పాటలవలె పాడడానికి కూడా బీలుగా పుండే వృత్తాదులూ పున్నాయి. రకరకాల పాటలన్నింటికి, మాతాబద్ధాలవలె పాతినిధ్యం వహించగల యూ సంస్కృత చృందస్సులే మూలమవుతాయి.

అని అన్నాడు. గద్య పద్య భేదాలతో కావ్యం రెండు విధాలన్నాడు. గీతికా- గేయ- (పాటల) కావ్యం అని (పత్యేకించి మూడవ విభాగాన్ని ేవర్కొని చూపలేదు.

హృచ్యానవద్య కావ్యము గద్యము పద్యమని చెప్పగా ద్వివిధమగున్ గద్యంబపాద పదనిక రద్యోతిత నవరసార్థ రచనల నెగడున్.

తెలుఁగులో తొట్ట తొలుత క్రి.శ. 11 వ శతాబ్దిపారంభంలో రచించబడిందని యెంచబడిన కవిజనాశయచ్చందోగ్రంథంలో, కావ్యవిభాగం గురించి చెబుతూ తత్కర్త \*

# అశ్రచ్చందస్సులు...మాత్రాచ్చందస్సులు

సరైనది" అన్న ఖావాన్ని యా శిష్టులేర్పరచుకుంటారు. ఇది పరూపంలో చూచినా వా స్త్రవాన్ని [పతిబింబించదు సరిక దా ఒకొ్కెక్కప్పుడు అనలు వాస్త్రవం కాకుండా కూడా పోతుంది. ఇందుకు, యూ పదపద్య శ బ్దార్హాలే [పత్యక్ష [పమాణాలు. పాట, పద్యం, రెండూ పామరులలో పదశబ్ద [గాహ్యాలవుతున్నాయి. శాట్రీయంగా కూడా [పాచీన కాలంలో [గాహ్యాలయ్యాయి. విద్యావంతుల మనుకున్న శిష్ట సంఘంలో చాలాకాలంగా పదమంటే పాట అనీ, పద్యమంలే పాటకు భిన్న మైన వృత్తమో లేక పద్యమో అనీ ఖావం పర్పడింది. లోతుగా పరిశీలన చెయ్యని కవిపండితులు కూడా యూ శిష్ట సంఘవలయంలో వారే కాబట్టి వారు పదమంలే పాట అనీ, పాటనే నిర్దేశిస్తూ గీతం అనీ, అర్ధాలు [వాశారు. ఈ దృష్టి తోనే ఆ శబ్ద [పయోగం కూడా చేశారు. పరిశీలన చెయ్యకుండా చేసిన పొరపాటు సామాన్యులు చేస్తే పెద్దపట్టించుకోంగాని లకుణ వేత్రలైన వారే చేస్తే వస్తు సితిని గు రించే వరకూ, మనల్ని తికమక పెడుతుంది. v

నాలుగు పాదంబులతో నాలుగు [పావళ్ళు కూడినను పద్యము ప ద్యాలియు నిరుతెర <u>గ</u>ాచను నోలిన వృత్తములు జాతు లొనరన్ గృతులన్.

కావ్యం గద్య పద్యాత్మకంగా రెండు రకాలని విడదీసినా, పద్యం వృత్తాలు, జాతులు అని, రెండు రకాలన్నాడు తిరిగి జాత్యధికారంలో.

జాతులు మాతాసమక ఖ్యాతి గణ్రపతతిఁ జెప్పఁ గందములార్యల్ గీతులు మొదలగునవి యుప జాతులు భూతల వినూత్నజాత యళస్కా!

అంటూ జాతి, ఉపజాతి భేదాలతో జాతులు రెండు రకాలన్నాడు. ఇంతా చెప్పి కూడా మిన్నకుండ లేదు. జాతుల్లో తెలుగు జాతులు వేరు అని చ్రత్యేకంగా నిర్ధేశించి సీస-రరువో జ-అక్కఱ-ద్విపదాదుల లడు ణాలు చెప్పాడు. ఎన్నెన్ని విధాలుగా వున్న దేశీయ చృందస్సులయినా సమ-అర్ధసమ-విషమాది భేదాలతో వున్న అనంత కోటి సంస్కృతచ్ఛందో రీతులలో అంతర్లీ నాలయిపోతా యన్న సంగతి కవిజనా శయ కర్త కూడా గమనించలేదు. కాబజ్టే దేశజాతులు వేరన్నాడు. సంస్కృళలకుణంతో కూడిన రచన అయినా దేశి అనుకొనబడే లకుణంతో కూడు కున్న రచన అయినా, పద్యమే అవుతుంది. పద్యశ బ్దంచేత మాతాబదాలయిన గేయాలు కూడా గాహ్యాలేలవుతాయి.

వృత్తాలు గణసమకబద్ధాలు- జాతులు మాతాసమకబద్ధాలు అన్నాడు కవిజనాశ్రయక ర్త. గణ సమకబద్ధత్వం అం కే అడర చృందస్సని, కవిజనాశ్రయ కర్త అశ్రిపాయం. కాని, వాస్తవం పరిశీలిస్తే గణసమక త్వానికీ, అడరసమక త్వానికీ, సంబంధం వున్న ది కాని, అది అవినాభావ సంబంధం కాదు. అడర సమకత్వంలేకుండా కూడా గణసమకత్వం వుండవచ్చు. "రాముడు"-"కాముడు" వంటి వాటింగ్లో గురులఘ్య కరసమకత్వం, గణ సమకత్వం ఉన్న వి. "రాముడు"-"భర్తడు" అన్న పుడు రెండూ భగణాలు కాబట్టి గణసమకత్వం వున్న ది. అయి తే, గురులఘ్య డరాల్లో, సమకత్వం ఒక విధంగావున్నా, అడర స్వరూపయ థాతథన్యవస్థలో సమకత్వంలేదు. రాముడన్న పుడు 'రా' సహజంగా గురుపు భర్తుడు అన్న ప్పుడు 'భ' సహజంగాగురుపు కాకుండా, లఘు వే అయి, దాని పరంలో సంయు క్రంవుండడంవల్ల, గురువవుతుంది. కాగా అడర సమకత్వం లోపిస్తుంది.

కావ్యం గద్య పద్య భేదాలతో ద్వివిధమన్నంత సునిళితమైన దృష్టితో, వృత్తజాతి గణబద్ధత్వం గురించి, కవిజనా శ్రామ కర్త పరిశీలించినట్లు కనపడదు. వృత్తాలు గణసమక బద్దాలే! అర్థసమ-విషమవృత్తాల కీగణసమకత్వం ప కొంతో

తప్ప పరిపూర్ణంగా వర్తించదు. వృత్త–జాత్యుపజాతి పద్యాలన్నీ అన్ని అవస్థ లలోను, సమగణ మాౖాతాకాలే కాసవసరం లేదన్న సంగతి కవిజనా⊺శయ కర్త గుర్తించలేదు. ఇంతా అయితే జాతి భేదాలని పేరు తప్ప కందంలోనూ మాలాసమక త్వానికి కూడా స్థానంపున్నది. ఆర్యమూలంగా రూపొందిన గీత్యు పగీతుల్లోను మాతాసమక త్వానికి కూడా స్థానంపున్నది. ఆర్యలో మాతాసమ కత్వం వుండదు. కందం ఆర్యగా రూపొందడంలో సథమ ద్వితీయార్ధాలలో ဆံမဂၢိဳဂ်မ္မတ္က ေဆာ္၀င္ေစာ္ သူသာလုိင္ၿခား သူသာကုိ ေဆြနာက္စင္ ေစာ္ ေပးသူကေန చతుర్మాతాక మై, ద్వితీయార్థంలో ఆరవగణం కేవలం, పక మాతాక మేలవుతుంది కాబట్టి మాతాసమక బద్ధం కానేరదు. దీని వ్యుస్త్రి, మం వల్ల నే, ఉదీతి రూపొంది వథమార్థంలో ఆరవగణం ఏకైక మాతాకమె, రెండవ అర్థంలో ఆరవగణం చతుర్మాతాకం అవుతుంది. కాబట్టి యిదికూడా మాతానమం కాదు. తెలుగు జాతులనిపించుకున్న వాటిలో కూడా కొన్ని సమయాతాబదాలూ, కొన్నిలసమ మాతా బద్ధాలూ అవుతాయి. సీపం, తరువోజ, అక్కర, రగడ, ద్విబదాది జాతులన్నీ సూర్యేంద్ర చందగణాలతో కూడివుంటాయి. ఆటవెలదిలో సరిపాదాలు జమమాతా కాలుగానే వుంటాయి, జేనిపాదాలు నరిపాదాలతో సమంగా వుండవు సరికదా, తమలో తాము సమమా తాకాలయి తీరాలను నియమంకూడా లేదు. సవు అసమత్వాలలో వైదైనాకావచ్చు. కేపల సూర్యగణాలు సమమా తాకాలే! ఇండి గణాలు సమమాతాకాలుకావు. చందిగణాలు కూడా ఇంతే! నల భగణాలు చతున్నమ మాతాకాలు, కాగా మిగిలిన నగి, నా, రతలు పంచసమ మాతాగణాలు. ఉత్సాహం, ఎట్రగితియవంటి వాటిలో సమమాతాకత్యానికి స్థానంపున్నది. స్రాజ్యాకంచి కావాలని నట్టుపట్టి నమమాతాగణాలే వాడి వాయా లనుకుంేటే యా. నెలుగుజాతి వద్యాలలో చాలా పద్యాలను సమమాతాక పాదాలు గలవిగా నే [వాయవచ్చు. ఉదాహరణక్ సీసం తీసుకుందాం, సింపాదానికి 6 ఇంద గణాలు, 2 సూర్య బాలూండా వుండేది. సమమా తాంద్యంలో ఇందగణాలు 'నల' 'భ'లు రెండూ ఒక వర్షం (కించకు 'నగ' 'సల' 'రర'లు నాలుగూ మరోవర్షం టింద కూ సస్తాయి. కాబట్టి, ప్రీటీ మాతానమక త్యాన్ని దృష్టిలో కెట్టకుని, ్ల సమత్వానికి భిస్నం కాని గణాల నే ఉపయోగించి సీనపాదాలు [వాయవచ్చు. అం టే కేవల 'నల', 'భ' గణాలు, మాౖనేమేకాని 'నగ' నల' 'రతిలు మాౖనమేగాని [బియోగించి ఆశరువాన సూర్య డాలు సయోగి స్తే సమమాతా కాలవుతాయి. న, హ (గల)లు సమమాతాకాలుక దా! కావాలని చేస్తే సమమాతారత్వం వస్తుంది. యాచృచ్ఛికంగా, అన్య స్తంగానే జరిగితే అది పేరుమాట. అంటే బుద్దిపూర్వ కంగా వాయకపోయినా, సహబంగానే సమమా తాకా లేన సహాలు దిర్ణవచ్చ సన్నమాట. ఆట వెలది వంటివి తప్ప మిగిలిన ెలుగు జాతులన్నీ ట్రియత్న పూర్వకంగా కావాలనుకుం లే సమమా తాకగణాలు కలవిగా మా రేమే కాదు, సమగణాలు కలవిగా కూడా ఉండేట్లు మనం రూపొందించవచ్చు. అది మనం చేసుపైనే వివత మీదక్రూడా ఆధారపడి పుంటుంది. ఇంటనగణాలు ఆరెంటిలోను ఒకే ఒక్కి యింద గణాన్ని ఆరుగుణాలుగా ప్రయోగించి, పిదప ఒకే సూర్యగణాన్ని పురబక్తగా ేండుగా (వయోగించి అన్ని పాదాలూ ఆవిధంగానే[వాసి సీసం (వాయకూడచని

ఎక్కడుంది? అన్ని పాదాలలోను, యిందగణాలన్నీ భగణాలే పెడతాం. సూర్య గణాలన్నీ నగణాలే పెడతాం అనుకోండి. అప్పుడు మాతాసమకత్వమేకాదు, గణ సమకత్వం కూడా రాక పమౌతుంది? ఇంతకూ చెప్పవచ్చేదేమంలే కవిజనాత్రయకర్త జాత్యు పజాతులు సమమాత్రకాలని పేర్కొనడం అన్ని సందర్భా లలోను వర్తించడు. కొన్నింటికే, కొన్ని సందర్భాలలోనే వర్తిస్తుందని మాత్రమే.

తాళలయాన్వితాలైన 'విద్యున్మాల', 'భుజంగ బ్రయాతా'దివృత్తాలు గణసమక బద్ధాలే అయినా వాటిని మాతాసమకబద్ధాలుగా ఖావించినా వచ్చే విబ్రికి త్రి యేమీలేదు. వాస్త్రవానికి అర్ధనమ, విపమ వృత్తాలని మినహాయి. స్తే మిగిలిన వృత్తాలన్నీ గణసమకబద్ధాలేకావు, మాతాసమకబద్ధాలు కూడా అవుతాయి అయితే గురువివజావ్యవస్థలో మాతం పొస్వాడరంమీది అర్ధ మాతను, దీర్ఘాడరంమీది అర్ధమాతముత్రగా పరిగణితం కాగా, దీర్ఘం మీది అర్ధమాత లెక్కలో కేరాదు. కాదు కూడడని, యూ అర్ధమాతలను పరిగణించే టట్టయితే, అప్పడుకూడా, సమమాతాకత్వం వివడమీదే ఆధారపడి ఉంటుంది. అందువల్ల కేవలం మాతాపరిగణనలో సంఖ్యాదృష్టితో చూ స్తేనే తప్ప, లేకపోతే మాతాసమకత్వంలోయా అర్ధమాతమాతరవల్ల వచ్చే యిబృంది మీపు వుండదు.

వృత్తాలకుండే వైశిష్ట్రం పమంటే ప పద్భానికాకర్యం ఆయా కర్య పాదాలలో గురు, లఘువుల క్రమంలో వ్యత్య సైతకు స్థానం ఉండకపోవడం. కాబాట్టే గణసమకబద్ధాలు అనబద్ధాయి. ఇప్పుడిసలు విషయంలోకి వద్దాం! గణసమక బద్ధాలైన వృత్తాలలో తాళలయాన్వితాలై రాగయుక్తాలు కాగల వృత్తాల విషయం అలా వుంచుదాం. తెలుగు జాతులు సమమాతాకాలు—అసమ మాతాకాలు—సమగణకబద్ధాలుగా సైతం అవతరించవచ్చునని యింతకుముందే తెలుసుకున్నాం. పవిధంగా అవతరించినా అన్నీ పద్యాలే కదా! అసలు లోతుగానే పరిశీలించనక్కరలేదు. పై పైన పరిశీలించినా, గేయాలలో—వల్లని అనుపల్ల వులను విడిచిపెడితే—చరణాలలో యూ సమమాతాకాలను ద్రాతికంప్రంతే వార్యం గణసమ కాల్యాలను పరిగణించినా పరిగణించకపోయినా, సమమాతాకాలను, అసమ పాతాకాలను పరిగణించినా పరిగణించకపోయినా, సమమాతాకాలను, అసమ మాతాకాలను పరిగణించినా పరిగణించకపోయినా, సమమాతాకాలను, అసమ మాత్రాలను పరిగణించినా పరిగణించకపోయినా, సమమాతాకాలను, అసమ మాత్రాలను పరిగణించినా పరిగణించకపోయినా, సమమాతాకాలను, అసమ మాత్రాలను పరిగణించినా పరిగణించినా విదర్ణ విరంచినా సినిరంచనాచ్చన్లమైనా వివిధ వృత్త జాత్యువజాతుల్లో చెక్కురుంటే ప విధమైన గేయరచనాచ్ఛన్లమైనా వివిధ నంపాదించుకుంటుంది. \* కాగా, సద్యభిన్న మైన రచనల సన్నింటిని పద్యరచనలుగా పేర్కొనడంలో ఔచిద్యమూ వాస్త వికగలే వున్నవి కాని, అసౌచిత్య అవా స్థ వికతలు లేవు.

> \* మాతాకలాలఘుర్లః స్యాత్తర్గణాళ్ళషానాన్తరా! స్యుఃపట్పంచ చతు స్త్రి ద్విసంఖ్యమాతాం యుతాఃక్రమాత్ 11 (సంగీతరత్నాకరః)

అంటూ సంగీతశా(స్త్రంలో పేరొ) నిండిన ఛ, ష, చ, త, రతి, కామ, ఖాణ నామకాలైన మాత్రాగణాలతో యిక్కడ సంగీత సందర్భంగా సరిపోల్చి బ్రాయడం జరుగిలేదు. ఈ దృష్ట్యాయా పీరికలో విమర్శకు తావులేదు. ''క దా వా త్వదీయం ముదా పాద వద్రం సదా సేవితుం మే నిదానం ద దాసి"

### గీతం అం పే

చాలాకాలంగా గీతం అంటే పాట అనే అర్థం వి.్బైన చార్టి నిందింది. [పాచీన వ్యవస్థను పరిశీలిస్తే, తేటగీతి-ఆట నెలపి-ఎస్రిలి-ఉడ్డి-అర్యాగీతి- మొద లైనవి తెనుగు సంస్కృతాలతో ఫేసం లేకుండా, అన్నీ గీతాలే అయ్యాయి. ఆర్యను ఆర్యా ఫేదాలను, భరతాది లపిణకారులు ఆర్యాపృత్తం చబార్యావృత్తం అంటూ వృత్తాలుగా కూడా చేరిక్రాన్నారు. వృత్తమే అయినా గీతిగా కూడా రూపొంది ఆర్మాగీతి అని ఓషిచ్ధం కాలేవా ! ఆరు గానం చేయడానికి పీలైనదేదైనా గీరమే. తెలుగు పద్చాలకబడేవి కాని (అంతు దేశీయ చృందో పద్యాలన్నమాట) సంస్కృత వృత్తాలనబడేవి కాని పైనా పాడడాని కనువైనవే. రచనలో శబ్ధపయోగంతో జరిగే విరుపులు, శజ్దాల పొందికను ఒట్టి పాడడానికి అనుకూలం కావడం, కాక బోవడం జరుగుతూ వుంటుంది. అంటే పాడడానికి పిలు లేదనుకునే సీసాలు, తేటగీతి, ఆట వెలువులవంటి చాటిని-"చావు శవంవలె నడక లేకుండా పడివుంటాయి" అనిపించే ఆక్కరలు, మధ్యాక్క రాదులనుకూడా గానంచేయడానికి పిలుగా రచియించవచ్చున్నమాట ! శబ్రజ్ఞుడైన వ్యక్తి తాళ లయల మర్మం తెలుసుకుని తిపనుగుణంగా తగు విరుపు

<sup>\*</sup> కవిజనాగ్రాయానికి తరువాతి కాలాలలో లడణ గంకకర్రలు కొందరు పద్య గేయాలు ఫిన్న వర్గాలకు చెందినవి-అంజే – గద్య - గేయ రచెంలుగా పేరొక్రాన దగినట్టివి అన్న ధోరణిలో జాతి ఖన్న త్వానిని (పదర్శించారు. ఈ ్రదర్శకగురించి విషయ విస్తర ఫితిచేత స్థల సంకోచంచేత యిక్కడ చరిచించటంలేదు.

ంతే శబ్బయోగం చేసి, రచు చెయ్య రావపులు అతిని కెట్లయు కులమీద ఆధారపడి యెటుపెంటి రచనలు ఆవిష్ణారాలవుతాయి. శజ్ఞాల విరుపుల రేడాతో రాగతాళలయలువకాశం వుంటుందన్న ఓవవ శ్రీరార్టర్ల లోంచికృష్ణ శర్యాారి దృష్టి రానందువల్ల కాబోలు "శామాలము, చెంపికమాల మొదలైన వృతాలన్నియ రాష్ట్రిమాని, తాళలయముల చూపునాని లేక వట్టి గురు లాలుపుల ఒస్తారవు శేశార్వికింబి అని కేర్కొన్నారు. పాడడం, చచవడం అనేది శహాంకు నయింధించి. తారిలయ పూర్బిమై రాగామనుజంగా నవచే £రుపులతో టాడిన రచనెపై సాధారణంగా అధారపడి వుంటుంది. చి∖వడం వేరు, పాశతం వేరు. పద్యాన్ని చిందడానికి రాగి తాళింయలక్కి రోదు. పాడడాని కవి వుండితీరారి. (శ్రీరాగంలో పద్భం పాడాలంటే వద్యానికి-వర్యాగాన సమయానికి తిగినట్టుగా పాడమానేగాని, ఉద్భిప్పంగా పాడమనికాదు. శ్రీరాగాన్ని ఆరోహణావరోహణలతో పరిభారంగా : వ సైరించి పాడి తే ఎంర కాలం పడుతుందో అంత కాలమూ, అంత గా ఆ రాగాన్ని సాగలాగి వర్యం పాడమని చెప్పడం కాదు. పద్య గాన సంచర్భంగా, రాగాలావనలో పూర్ణ కాలాన్ని ఉపయోగించాలనడం, ఛందశి పస్తా రంలో సర్వగుర్వాది సర్వ లఘ్యంపింగా ఫూర్డ పస్తారం అయితేనే తప్ప పన్య లథణం - గరు లఘున్నవస్థ ఫూర్తి కానిని చెప్పడంవంటిదే కారుడు. పాటలైనా, ేవలం పాడాలసిలేదు. హ్హ్యాన్ని చవవనూవచ్చు పాడనూవచ్చుల్నుట్లగా, పాటను కూడా పాషనాని మైచిన వన్ని చినిని. ఈ విషయం సంకీ రైనాలకణ కారులంజరికి నిత్యానుకుంలో తెలిసిందేఅయినా ఎవర్పూ పట్టించుకున్నట్లు కన పెందు. కంఠవరకూ పాటపాడాలనవంస్ని, పాటచపవపచ్చున్న మాటను అందరూ విస్యరించార సే చెప్పవచ్చు. వార్పెకిరామాయణం, "పార్యే గేయేచ మధురం" కదా ! ఒక్కి రామాయణా స్నే కాదు దేవ్నయినా పా త్రే గేయేచ మధు రంగా మనం చదవనూవచ్చు. పాడనూవచ్చు. పాటపాడడం సాహిత్య జంగీతాల సమ్మేళన వృష్టితోను, లేదా కేవల పూడ్డ సంగీత దృష్టితోనూ జరగవచ్చు. చదవడం సాహిత్యశావ శజ్దాది లకుణ వివేచనాత్మకమయిళ వృష్టితోను, లేదా సంగీతదృష్టి తో**ను-అ**ంేట రాగతాకలయ లకుణ వివేచనాత్మకమయిన దృష్టితోను-జరుగవచ్చు.

#### పద కవిత

వి. కవిత అంటే చాలా కాలంగా కీర్తనలు, గేయాలువంటి కవితమా త్రా నన్న భావంక వుండిత విమర్శకుల్లో పొరపాటుగా పర్పడివున్నది. వదకవిత అనగా నరియైన అర్థ పమిటో అలుసుకు సేముందు, వదశ బ్దార్థాదులు కూడా మనం తెలుసుకోవడం అవసరం. అనలు 'పదిశ బ్దార్థంగురించి పరిళోధకులు లోతుగా సమన్వయ చృక్పళంలో చూచినట్లు కనపడదు. పదశ బ్దానికి – ''చిహ్నం (గురుతు) – వంచన – కళాస్థానే ఫిఎం పాఎం (అడుగు – కాలు) – (పద న్యాసం – అడుగుతీసి అడుగు వేయడం) – వ్యాజం (నెపం) – స్థలం – రమణ – కిరణం – బయత్నం - ఉద్యోగం - సు బంత తిజ న్రశ బ్దాలు – బాణం – పదార్థం (వస్తువు) – పీటకోడు – వాక్యం – కారిఅడుగుజాడ – పాటి' అని అర్థాలు వున్నట్లు ని ఘంటు వులు ేవిర్కొంటున్నాయి. కినిరిమ సంబంధించినంతవరకూ, పవకర్షానికి కాలు–అడుగు– పాదం (అంేట పద్యభాగం--చరణభాగం) అన్న అర్షాస్నేయిప్పటివరకూ విమర్భ కులు స్వీకరించారు. ప'ం అంేట పాసం\_కాలిఅడుగు అన్న అర్ధవృష్టిలో \_ వదళబైన్నే పురస్కరించుకుని నృత్య రమైన ''అడుగు'' (కాలిచిందు) అన్న అర్ధాన్ని మేళవించి పాటలు నృత్యసంబంధమయినవి కాబట్టి ''పదము'' అన్న శాస్థానికి 'పాట'--గితం-- గేయం-- కీర్తన అని అర్ధం చెప్పకున్నారు. పాదమంేట సేలిమీద ఆసే కారిఅనుగు, జేళ్లు, మడమ, మడమకుపై గా కొంచ సమానంగా ఎత్తుగా కారి[వేళ్ల పైభాగంపరకూవుండే వదేశాన్ని పారం అంటాం. ఈ పాదాన్ని (కారిభాగాన్ని) పరం అనికూడా అనవచ్చు. పదమంకే శబ్దం అని ఒక అర్ధం ఉన్నదని లోగడ గుర్తించాం. ఇక్కడ ఒక విచిత్రం ఉన్నది. పరశబ్ధం పాప శజానికి పర్యాయపప్రేశాని, పార్కటం పర్శజానికి పర్యాయపవంకాదు. పావశ జానికి ఎన్ని అధాలున్నా రాహా అన్నింటిని, వసశ జానికి మనం చెప్పవచ్చు. కాని వనశజానికున్న అర్ధాలన్నింటినీ, పారశజానికి చెప్పరాదు. ఉదాహరణకు, వవశాబానికి, శబ్దం (సుబంగం, తిజన్నం) అని అర్ధం ఉన్నది. కాని ''పావ'' శాబ్దిక్ శబ్దం (సుబాన్లం, తిజాన్లం) అని అర్ధం చెప్పరావు. ఇదే యొక్కడ వున్న విచిగింం. ఎవావాళ్ళ నంజంధి మైగది, అంటే శివ్దవాళ్ళ సంజంధి మైనది అన్ని అర్ధంలో ''పా`ం'' అని సంజంధార్థకంగా వాడవచ్చును.

విశిష్ట సృక్సిఫింతో విశేసంగా పెఠశల్లం సామాగించబడిక నంకర్మాలు ను పెనిద్ధంగా సంస్కృరింలో ఒకటి తెలుగులో ఒకటి మొత్తం రెండు కనిపిస్తున్నాయి. శ్రేమకావ్యాలలో ఎక్క పైనా (పోయోగింళబడి క్రీయోగింళబడి ప్రతమించిని ప్రాకింట్లు రెండు (క్రయోగాలకు సెక్కిళంత వైశిష్ట్రం అన్నింటికీ యక్పుడు చేస్కింట్ను రెండు (క్రయోగాలకు సెక్కిళంత వైశిష్ట్రం అన్నింటికీ దక్కుతుంపనుకోలేం. కాళదాను సుమారాంచవంలో పంచమనర్గలో పార్యతి శివుజ్ణి పతిగా కోరి ఫలసిద్ది పైరపిష్టు చేస్తుంది. అమె రెపిస్తుకు సంతుష్టుడైన శివంకరుడు (బహ్మాచారిపేషంలో అమెపెద్దకు వెళ్లి సతాకారాలు స్పీపించి చెల్లగా యులా అంటాడు.

్రయు క్రాసత్కార ఔశేష మొ్యానా నమాం సరం సంక్రుతిపత్తు మర్హాసి యఈ సతాం సన్నతిగాంత్రి! సంగతం మనీషిళిస్పార్తు పదీలే ముచ్యతే ॥

ఇందులో "నంగతం మనీషి ఫిస్సాపై పదిన ముచ్యతే" అన్నాడు (లహ్మాచారి ద్వారా కాళదాను – "సాప్రపదీన" మసడంలో "పద్ద" కల్లంచేళ శల్రం–వాక్యం– కాలి అడ గు– అన్న మూడు అర్ధాలూ పరిగృహీతాలు కావాలన్న దృష్టి కాళిదాను స్నాడి. మనీషులతో యేపడుగులు కిలిని సవచినా – అంటే యేపడుగులు చేసినా) మేపుమాటలు మాట్లాడినా — యేపువా క్రాలు \* మాట్లాడినా స్నేహం యేర్పడు కుం' ని కాళదారు భావం – యా సంసర్భంలో కాళిదాను "షి" శబ్దాన్ని మాట – వాక్యం అన్న అర్షాలతోను "కాలిఆకుగు" అన్న అర్థంతోనూ ్రహిగించాడు.

ಕವಿಷಿನ್ ಕ್ರಿಯಿಸಿ ಸಂಕ್ಷಾಧಿಕಾರಂಲ್ ಕಾರ್ಯನಿ ಹ್ಯಾನ್ನಿ ಯಾ ೇಂದಿ ವಿಜಂಗಾ ಗವಿಂಪಾಡು.

గుం, యతి గణముల పాదాం బురుహంబుల కెఱఁగి నుకవి బుధజనముల నా ఎరమునఁ దలఁచి తదాజ్ఞం బరహిత చరితుఁడు జినేంగ్ర పంథ ్తి మెయిన్.

ఇందులో చివరిపాదంలో వున్న "వదళ క్రి" లోని వవశబ్దం గురించి పెద్దగా పట్టించుకో పలసిందేమీలేదు. కావాలనుకుంటే యిక్కడా శ్లేషార్థం చెప్పవచ్చు -యేదో విధంగా సరొపెట్టుకోవచ్చు — కాని తొలిపాదంలోని "పాదాంబురుహంబుల" అన్నిప్పుడు మనం గుర్తించవలసిన విశోపం వృష్ట వి. ఛందో పరంగాచూ నే గురు = ద్విమాతా గూప్ మైన గుపు, యరి - యతి = అతర మొతి - గి ణములామగణాది గణకు ం - పాదాంబురి హంబులకు = పవ్య పాడి ఓద్దాలకు - ఎజిగి = నమస్క రంచి అని అర్ధం వస్తుంది. ఈ ఛందే పర్మెగి అర్ధంలో సే గురుయశిగుణములతో కూడిక "పాదాంబురుహంబులకు = కబ్బనంబంధ మైన - లేదా - వాక్య సంబంధ మైన పద్మాలకు అనికూడా అర్ధం వస్తుంది. మామూలుగా చూ నే గురు = విద్య సేర్ఫిన గురువుల యొక్తియక్తుందు, యతి = మునీశ్వరులయొక్తియు, గణముల = సమూహ ముల, పాదారవించిములకు = పాన పద్మాలకు (కాళ్లకు) ఎజుగి = నమస్కరించి అని అర్ధం వస్తుంది. ఇక్కడి గురుకాబ్దానికి గండి అని గెప్పవారు అని కూడా అర్ధం చెప్పవచ్చు.

కాళిచాను "పపి" శబ్దాన్ని మాట-వాక్యం-కారి అడుగు అన్ని మూడర్గా లతో [సయోగించగా కవిజనా[శయక ర్త "పారి" శబ్దాన్ని శబ్ద సంబంధమైన – వాక్రసంబందమైన – కారిఅడుగు – పద్యపాదం – అన్న నాలుగర్గాల్లో [సయో గించాడు.

పాల్కురికి సోమం "ఐహెకామూష్మికద్విపరాహతువగుట ద్విపదాబరగు" అని విశిష్టంగా చేరె్కాన్నా అది కేవలం అభిమాన పురస్కృతమైనదే – ద్విపర ఐహెకామూష్కి ద్విప పాతువరడానికి శాట్ర్రీయత కనిపించదు. ఈ దృష్టా ఆలోచించిరప్పుడు—" తిబదా" దులఫలిఎ మేమిటో చేరొకైడవలనివస్తుంది. కాగా సోమర ఖావం తర్క సహంకూడా కాదు.

\* ''పద'' శ బ్దానికి వాక్రం అనికూడా అర్ధం వున్నది.

ఛందశ్శార్పు దృష్టితో చూచినపుడు కొట్టవచ్చినట్ల మనకు పదశబైం కనిపించేది ద్విపద-త్రపద-చతుష్టద- (చౌపద) పట్టదివంటి చాటిల్లో. అతి బాచీన కాలంనుంచి కూడా అంటే :కీటళ్లు 11 వళతాబ్దం పూర్వంనుంచి కూడా ద్విపదాదులు దేశీయ ఛందస్సులన్న భావం పర్పడి ఉన్నది.

గాయ్ తీ త్రిప్రుబ్ జగర్యనుప్తువు జ్ క్ర్యాహా 1 బృహత్యాష్టిహ్ కకుప్పూ చీభికి శమ్మన్తుత్వా 11 ద్విపదాయాశ్చతుప్పదా<u>ట</u>్రిపదాయాశ్చషట్పదాకి 1 విచ్ఛన్దాయాశ్చి సచ్ఛన్దాకి నూచిభికి శమ్యన్నుత్వా 11

అంటూ యజార్వేవం 28వ. అధ్యా 88-84 మంతాలలో ఛందస్సులూ ద్విపదాదులూ పేర్కొనబడ్డాయి. కాగా ద్విషద\_తిపద్చతప్పడ\_చతుప్పడ\_పట్టదులు దేశీయఛృందాలనుకొవడం సరికాపన్నమాట. గాయ[లాబ్జి ఛందస్సులను పేర్కొన్న మండానికి సరువాతి మండంలోనే ద్విపదాచులు చేర్కొనడంవల్ల అనలవి దేశీయాలు కావని అనిందిగ్రంగా చెప్పవచ్చునన్న మాట. సమతోదాహరణ లను బట్టి వదళ బం చేవ కాలంలో నే సాంకేరిక పవంగా పాదార్థంలో ప్రయోగింప ల ది అమోదించక రష్టకి. పేరకాల నిర్ణయంలో ఆశి పాయభేదాలున్నా సంస్కృత భాషకుగాని ఆర్ఘ వాజ్యయానికిగాని చిళ్ళానపూర్పకంగా చూచినా-చారి తకంగా చూచినా పేద వాజ్యయం తొట తొలిక చిందిన అర్న సంగతి నిర్యీ వాదానృచ మైన విషయం. మరి తొలిసంస్కృత్ర చెంలో నే ద్వచదాచులకు స్థానం లభి స్టే ఆవి సంస్కృత భిష్ట సైన దేశీయ చంద్రప్పులని మనం యేవిధంగా భావించ గలం? ఇక్కడ్ మనంగం రైంచవలసింది మరొక విశేషముంది. ద్విషన - తివన -చతుష్పడలలో "పడ" శజైమే మనకు లడణ సంథాలలో కనిపిస్తుంది. "బట్టద"ను మాతం "నట్టది"గా లవణకారులు వ్యవహరించారు. "ద్విచారులో" పద శబ్దమే వాడినపుడు "చట్పది" అస్పెట్టుకు మాతం చింశ బ్రంతో "చట్పద" గా ఎందుకు వ్యవహరించకూడదు ? యజుర్వే మంతంలో అన్నింటిలోను "సద" ళబ్దమే వాడబడింది. లాడణికులు చట్పదిగా వ్యవహరించడాన్ని అప్రామాణిక మని మనం తోసిపుచ్చలేము. తోసిపుచ్చ నవసరం లేదుకూడా. ఈ పద్ధతిలో "అష్టపది" ని "అష్టపద" గా ేవ్రొ, న్నా నిర్దుష్టే కాంలదు. అయితే యా దృష్టాల ద్విపదాదులో టాడా ఇర్వసహిత మైన "పది" ళజ్జాన్ని వృపయోగించి రిట్ లి కిండి జిల్లో కిండి కింది కిండి కింది కిండి కింది కి ఆమోదించకతప్పదు. ఇటువంట్ పయోగాలు చేయడంలో వచ్చేస్తుమూలేదు. ఉండే దోపమూలేదు. ("ద్విపది" గురించి "మార్గ–దేశి" అన్న నా ిచనలో వివరించాను.)

భరతుడు నాట్యశాయ్రంలో చతుర్దశాధ్యాయంలో కవిశి గురించి యా Lకింది విధంగా చాశాడు.

\* ద్విపదాదులలో ఉపయోసించబడిన శబ్దం ''పద'' శబ్దమా లేక ''పథ'' శబ్దమా అన్న నంచేహానికి ఆస్కారమిస్తూ ''ద్విపథ'' అని శార్ ఙ దేవాదులు తమ రచనల్లో బ్రయోజులారు. దీన్ని గురించి మున్నుందు చర్చించడం జరుగుతుంది. పభిశిజ విధానైర్విస్తార వ్యంజనార్ల సంయుక్తే: । పదబంధాఃక ర్త వ్యా నిబద్ధ బంధాస్తు చూర్ణా వా ॥ విభ క్రంతం జడం జ్ఞేయం నిజద్దం చూర్ణ మేజచం। తత్రచూర్ణ పర్షేంహ సంవిజోధత లతణమ్ అనిజద్ద పడం ఛందః తథాచా నియతాకురమ్ ။ అర్ధా పేత్య కరస్యూతం జ్ఞేయం చూర్ణ జదం బు 🗗 🛙 నిజద్దా కార సంయు క్రంయతిచ్చేచ సమన్వితమ్ । నిబద్దంతు పదం క్షేయం (పమాణ నియతార్మకమ్ ။ పవం నానా సంయుక్తే: పాదైర్వర్ణ విభూషి **లైకి।** చతుర్భి స్తుభ జేద్యు క్రం ఛందో వృత్తాభిధాన వత్ ॥ షడ్వింళతిః స్మృతాన్యేఖిః పాదైళ్ళందాంసి సంఖ్యా ၊ సమమర్థ సమంచైవ తధా విషమమేవచ 🛛 ఛందో జైయం సమాసేన టివిధంవృత్తమిష్ట్రతే। నానావృత్త వినిష్పన్నా శబ్ద స్వేషాతునుస్కృతా ॥ ఛందోహీనో నళబ్లో 2 స్త్రిన చంచళ్ళ బ్రజ్ వర్జితమ్ । పవంతూళయ సంయోగో నాట్యస్స్<sub>నా</sub>కస్స<sub>్ట్రి</sub>త్క గ

"ఛందస్సు లేకుండా శబ్దం లేదు. శబ్దం లేకుండా ఛంద**స్సూ** లేదు." అని పున్న యదార్థాన్ని చెప్పిన భరతుడు కవితను నిబద్ధమని, చూర్ణమని రెండు విధాలుగా పేర్కొన్నాడు. నిబద్ధం ఛందోబద్ధమవుతుంది. కాబట్టి నిబద్ధ కవితను ఛందోబద్ధమనవచ్చును. అయితే భరతుడు అనిబద్ధపదయు పైమైన అనియతాడర కవిశను కూడా అంేటే చూర్ణాన్ని లేదా గవ్యను కూడా ఛంజన్సనే పేర్కొన్నాడు. ఛండళ్ళ బాలకు అవినాభావి సంబంధమున్న చని వక్కాణించిన భరతుడు గద్యం ఛంచస్సు కాదని యెలా అంటాడు ? పది అతరాలుండి నక్కరలేదు. నాలుగు మాటలుండనక్కర్లేదు. రెండు మూడతరాలైనా ఛందోబద్దమే. ఒకే ఒక అజరమైనా ఛందో బద్ధమే. అయినప్పుడు గద్య ఛందో బద్ధం కాదం టే యొలా చెల్లుతుంది ? అందు కే భరతుడు గద్యకూడా ఛందో బద్ధమేనని అఖ్లపాయం ລື ຜູ້໕າກາ ອດນີ້ອີ ອຣິ ລິດນອາສະຕາຍ ອີລິດີ ອລິຍດູ້ສະລະ ຮາຍຢູ່ີ ສະເວ కాదన్నాడన్న మాట. అందువల్లనే "అనిబద్ధపదం చందం తీధాచానియతా జరమ్" అన్నాడు. అసలు కవిత అది పద్యరూపమైన దైనా, గేయరూపమైన దైనా పదమన బడుతుందని భరతుడే తొట్టతొలుతో స్పష్టంగా చెప్పాడు. విభ క్రంతం పదం. క విత కవ (శ బ్ద) సంకలిత మై ఆవిష్కృతమాతుంది. కాబట్టి "పదసంకలిన మైంది" పదం అనబడింది. పద్రజానికి వాక్యం అని కూడా అర్ధం పున్న చని గతంలో గుర్తించాం. వద సంకరికమైంది వాక్యం కాబట్టి పదమనబడింది. పదాలతోనిబద్ధమైంది-పదమయమైన పదాలతో-అంటే వాక్యాలతో-నిబద్ధమైంది "నిబద్ధ పదం" అన బడింది.అం కేు సమ-అర్థ సమ-విషమవృ త్రాలలో ఏ దై నా కావచ్చు. 'గేయ మైనా కావచ్చు నన్న మాట. గద్యాన్ని ఒక వంక చూర్ణ మంటూ నే-కేవలం చూర్ణమనే అనలేదు-

చూర్ణ పివుని కూడా అన్నాడు దరతుడు-మరోవంక అనిబర్ధ కరంగా ేవర్కె న్నప్పడు నిబద్ధ మైన కవితను పద్య గేయాల్లో దే పై నా నిబద్ధ పిడుంటే దో ఉ మెలా జాతుంది? ైవమాణ నియతార్మ క పెందాలతో కూడినది ఏ దై నా నిఒర్ధ పడ మన్నాడు భరతుడు. ఈ నిర్వచ్చంలో నడు-అర్ధిమ-విషమాది ఏ లైలాలు గేయాలన్నీ అంత స్లీన మైబోతాయి. భరతుని నిర్వచినం చె కారం చూ స్తే కద్యా స్నే నా గేయా పై నా పడమనవచ్చుకిని నిర్వచినం చె కారం చూ స్తే కద్యా స్నే నా గేయా పై నా పడమనవచ్చుకిని నిర్వచినం చె కారం చూ స్తే కద్యా అధునికులు భావించినట్లు పడమంటే గేయమని - అదికూడా నృత్య కరంగా కారి అడుగుకు సంబంధించి పాదవర్మె సాంకేతక పొంగా రూహిందిన కట్టి పది అనుకొనడం గరికార్ను మాట, కద (శజ్ద) బద్ధ మై రూపొందుతుంది కాఒట్టి ఒద మనబడిందన్న భరతుని నిర్వచాం చాలా సార్థకంగా పున్నది.

్కీ శ బ 18వ శ తాబ్దంలో వున్న శార్ జ చేవుడు సంసీఎంలో ఆ మోఘమైన పరిశ్రమ చేశాడు. అతని పరిశ్రమకు "సంసీతర త్యాకరశి" అన్న లకణ్ సంకండత్ బింబం. భరతుడు నాట్య శా మృంలో కవిత గురించి ప్రత్యేకించి పదం గురించి చెప్పిన దానినిశార్ జ దేవుడు గుర్తించిన జ్లో కనిపి స్తున్నది. కాని ళండ శ్యాత్రు ప్రవయాలలో -వాటిన్వరూప స్వభావాల వి వేచనలో యొక్కువగా శార్ జ చేపునికి అనుకవం వున్నట్లు కాన రాదు. అంతే కాదు అతని కాలంలో ఆంధక విపంచింలోకంలో మార్ల చేశివర మైన అభ్ పాయళేదాలూ - అభిమాన నిరభిమానాలూ - బా శార్ జ్రామినికి అనుకవం వున్నట్లు కాన రాదు. అంతే కాదు అతని కాలంలో ఆంధక విపంచింలోకంలో మార్ల చేశివర మైన అభ్ పాయళేదాలూ - అభిమాన నిరభిమానాలూ - బా శార్ జ్రామినికి అనుకవం వున్నట్లు కాన రాదు. అంతే కాదు అతని కాలంలో ఆంధక విపంచింతోకంలో మార్ల చేశివర మైన అభ్ పాయళేదాలూ - అభిమాన నిరభిమానాలూ - బా శార్ జ్రామింకా సా శార్య నేనిక దాకురతత్వం - సూర్లమైన శార్తమానాలూ - బాలా శ్రత్రాయి - కానా గత్యా నేనిక దాకురతత్వం - సూర్లమైన శార్తమానాలూ - బాలా శ్రత్రాయి - కానా గత్యా నేనిక దాకురతత్వం - సూర్లమైన శార్త ప్రభిష్ణ జైనం లేగందున్న మార్ల చింది. అనుకు సే వృత్తాలను కొండిన రచ్చలు కొనిరిశ్రామం. సా నంసింలు చిందింది. నమర్ధించులంటూ కొండిని రచ్చలు కొనవాగంచారు. గే మాల్నవి రామాన్యంగా దేళిపరాలవు తాయు కాబట్టి యా మార్ల చేశియర్లిని సమాన్యారానులేవి చింది. మహిసారంగా సే నిర్యం చాడు. మహిసారంగా సే నిర్యంచాడు.

తన సంసీతనల్నా కరంలో "(బబంధాధ్యాయ" మన్న మేసుగల నాలుగవ అధ్యాంలో శతాధికా ౖలెన సంంధాల గురించి పేరొ,⊢న్నాడు. భరతునిగలోనే [బబంధం గదృవద్యాత్యింగా రెంపు విధాలన్న భావాన్నే దెల్లడించాడు, అయిత ఛందస్తాలాది నియమాలతో కూడిన రచనను "నిర్యు క్తి (బబంధం" అనీ ఛందస్తాలాది నియమాలులేని రచనను "అోర్యు క్రి బబంధ" మనీ యూ [కింది విరంగా పేరె ఓన్నాడు.

అరిర్కు కై సైనిమ్సాకు కై కై బైజిస్ట్రేద్యివిధోమతకి । ఛన్లాలాద్యనియమాదాద్యస్స్యానియమాన్నరికి ॥

ఈ లతుణం చెన్నడానికి పూర్వం గీత, గాన, భాతు భేదాలు వివరించి (వబంధాంగాలు పేర్కొన్నాడు. గానం కూడా "నిఒద్ధం-అనిఒద్దం"అని ద్విషిధంగా నృష్టపరచాడు. (పబంధాంగాలు చెభ్తూ

దేశిపదాలపబడిన పెక్కు పపరచనా ప్రబంధాలను, స్రత్యేకించి మార్గత్యాన్ని రచనా పరంగా పేర్కొనికి పోయినా మార్గరచనా (పబంధాలను కూడా శార్ జ దేవును వివరించాడు. అయితే గతంలో నేను పేర్కొన్న ట్లు సునిశీతమైన ళంతశ్యా<u>త్రు</u> పరిజ్ఞానం - ఛం శ్యా.స్ర్రంతో సంగీత శా<u>గ్ర</u>ునికున్న అనినాభావ నంబంధాన్ని సరిజ్ఞానం - ఛం శ్యా.స్ర్రంతో సంగీత శా<u>గ్రు</u>నికున్న అనినాభావ నంబంధాన్ని గు క్రించి పెటుండ కొరపడినందువల్ల శానోలు - "వరి" నిర్వచిన విష యంలోను - ప్రబంధ లకుణాలను నిర్వచించచంలోను - క్రమమైన - సూత్రబద్ మైన - అజేయమై తర్కాసహమైన వివయ వివేచనా రాజమారాన్ని యేర్పరచుకో లేకపోయాడు. పదాలన్నీ (పద్యాలు - గేయాలు యే వైనా) చవవడానికి పాడ జానికి పీ లైన పేనన్న శాట్ర్రీయ విషయాన్ని శార్ జదేవుడు పూర్తిగా గుర్తించిక పోయినా లీలగా గుర్తించికాల్లే కన్ఫిస్తున్నది. ద్వపథ (పబంధం గురించి చెప్తూ

అన్నాడు – "ఓసీపపంతవైస్తే" అని ఓపిని పదంగా ెపరె్కెంటూనే – ఆది – మర్య – అంస్పైపానలు [పతిపాపంలోనూ వుంటాయని – అంతటితో ఆగక "ఛందిఫిరృహు ఫిగ్లేయా" అన్నాడు. ఈ "ఓఓఓవ" మైనా పైకెకి చృందోబద్దం కాపినీ బహు విధాలైన ఛంపర్సులలో బద్ధమిసతున్నం నీ శార్ జదేవుడు విరృష్టంగా వక్కాణిం చాడు. అంకే "ఓఓపడం" యేప్చందన్నుల్లో బద్ధమైన రైనా "పిటి" మేనన్న మాట.

అన్నాడు-కుద్ద పంచమైకెళికీ రాగంలో గానం చెయ్యాగిన రచన గద్యేన పద్యేన - గద్యపద్యేన వాకృతికి - గా అవతరించాలనడంలో "పద్ర" శాజ్దాన్ని కేవల "వృత్త" పరంగానేకాక దేశి ఛంచస్సులనబడే పద్యాల పరంగానేకాక - "పవ" పరంగా - అంటే - పాటపరంగాకూడా [పయోగించాడని సృష్టపడుతున్నది. వివిధ దేళభాషల్లో గానం చెయ్యబడే "ఓపీ [పబంధా" ల గురించి చెప్పూ పినికి మూడుచరణాలుంటాయని (ప్రయాణాం చరణానాంస్కుకి) అంటూ

అన్నాడు - ఆ వెంటనే "మంగలాచరణ" (వబంధం గురించి చెహ్రా

అని "వచం" షడంగాలలో ఒకటన్నాడు. అయినా "పద" సెక్టాన్ని కిన్న కన్న సందర్భాల్లో (వయోగించాడు. "కిర తీ డబంధం" గురించి చెప్రూ

్రబంధో 2ంగాని కట్ తన్న న్వరన్న కరునం ననమ్ 1 తేనకి పాట తాలెచ (పబన్న ప్రచన్నతే 11

\* ఈ పద్ధతిలో నే తిపద – చతుష్పద – చట్పదులు వివిధ చుందస్సుల్లో అంతర్లీన మవుతాయి.

ఇత్యాదిగా చంపక బంధంగా ఇందుమతీ పరిణయంలో ఒక పద్యంవున్న ది – మాతా చుందో బద్ధంగా దేశిగా ఖావింపబడుతున్న ఉత్సాహలకుడాం దీనికి సరిపోతుంది. అసలు కావ్యంలో ఉత్సాహంగానే పేర్కొనబ కింది. పడు సూర్యగ ణాలు ఒక గురువు ఉండి నాల్లు గణాలతరు వాతయ తిఉం లే ఉత్సాహ. ఈ లకుడాం పై పద్యానికి సరిపోతుంది. అయితే మార్గ చుందున్న దృష్టిలో — పాదానికి 15 అకు రాలుండె అతిశక్వరీ చుందంలో ర, జ, ర, జ, ర గణాలతో ఉండే సుగంధి వృత్త లకు ణానికిది లక్యుం అవుతుంది - ఈ సుగంధికి శాంతి – బ్రశాంతి – చామరం అన్న వివిధ నామాలు న్నాయి – దీనికి తొమ్మిదవ అకురం యతి – దేశిగా భావించిన ఉత్సాహ లకుణానికి సరిపోయిన పై పద్యం సంస్కృత చుందంలో సుగంధి వృత్తలకుడాం కలదే. అయితే బాతి ఉత్సాహమూ సుగంధి కా సేందు – పడుహాగణాలు గురువుకల దే

మరింత స్పష్టం కావడానికై ఒక పద్యం పేర్కొని వివరిస్తాను. పీరభావ భాససత్వ విద్భుజారివారహా హార్ వారి జారికీర్తి హారితా సుధీపిసా (చ. ఆ--256ప.)

అన్నాడు. "ద్విపధ [వబంధం" - "తాలహీని సతాలో వా" అవుతుందంటున్నా డంటే దీన్ని తాలరహితంగా చదవమావచ్చు - తాల సహితంగా పాడనూ వచ్చు నని ఘంటాపథంగా ఘోషిస్తున్నాడన్నమాట.ఈ ఛందన్సు పేరు "ద్విపథ"అన్నాడు. సంస్కృళంలో వున్న అతరగణ సమవృత్తాల్లోని "తోధక" (కొందరు దీన్ని దోధకం - దోదకం - తోదకంగా కూడా వ్యవహరించారు.) వృత్తాన్నే "ద్విపథ" అన్నారని కొందరు ఖావించారు. మామూలుగా మనం దేశీయ చృందన్నుగా భావించి లతణం చెప్పకుంటున్న "ద్విపద" కు మూడింద్రగణాలు ఒక సూర్యగణం ఫుంటుంది. మాగతల లెక్కింపు చృష్ట్యాచూ స్తే ద్విపతో మాగ్రతలు యే గణాలు బయాగించినా పాదానికి 15 - 18 సంఖ్యలమధ్య పరిమితిలో నిబద్ధమై వుంటాయి. "తోధక" వృత్త లకుణాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకుని మాగ్రతాగణనపద్ధతిలో పరిగణి స్తే పాదానికి 16 మాగ్రతుంటాయి. వివిధేంద్ర సూర్యగణాలతో ద్విపదలు విభిన్నాలుగా రచించి చూ స్తే అకుణాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకుని మాగ్రతాగణనపద్ధతిలో పరిగణి స్తే పాదానికి 16 మాగ్రతుంటాయి. వివిధేంద్ర సూర్యగణాలతో ద్విపదలు విభిన్నాలుగా రచించి చూ స్తే అనుకొనే ద్వపదలలో దేనికై నాగరే "టైత్నుట్ - జగతి - అతిజగతి -శక్వరి - అతిశక్వరీ చృందాలలో దేనిలోనే ఒకదానిలో స్థానం లభించి తీరుతుంది. అంటే మనం దేశి అనుకొనే ద్వపద మాగ్రచ్చందన్నులోదే అవుతుందన్నమాట. పూర్య ఉత్తరపాచాలలో అకురమాగతా భిన్నత్యం యేర్పడితే అవి విపమవృత్తా లుగా రూపొంది యూచ్ఛండస్సులకే సాంకర్యంతో [పౌతినిధ్యం వహిస్తాయని మనం గు ర్తించాలి. ఏమైతేనేమి ద్వపద - ఒక్కద్విపదేకారు – గరంలో పేర్కొ నుర్యు ద్విచాదారలన్నీ దేశీయతా వైశిష్్యం కలసికావు. \*

ఛన్ధసా ద్వి పథేనస్వాద్ ద్విపథః స్వరము క్రికణ తాలహీనః సతాలో వా సచజ్ఞేయళ్చతుర్విథణ॥

అన్నాడు. ఆర్యాగీత కందాల సంబంధాన్ని పేర్కొంటూనే చెప్పబడిన యాల జణంలో "కర్ణాటాదిపదే :" అన్నమాటను చూచి కంద పబంధం సంస్రృత భిన్న మైన కరాటాది దేశ ఖాషా పదాలతో నిర్మింప రగిందన్న ఖావం అభివ్యక్తి కరింప బడిందని కొందరు భావించారు. ఇది సరికాదు. కర్షాటాది దేశ భాషల్లో కందం బాసే సంస్కృత సమ పదాలు ప్రయాగంపబడకుండా కేవలం అసంస్కృతపదాలే -వాడాలన్న నియామం ఒక్క కన్నడ భాషలో నేకాదు యే దేశ భాషలో కూడా లేదు. ఇక్కడ కూడా "పద" శబ్ధానికి పద్యమనే అర్థంకాని వేరుకాదు.

కర్ణాటాది పదై : పాటైర్విరుదై సాలవర్జిత్ ! ఆర్యా గీతెరసీ వీరౌకందస్యాత్ పాటము క్రికి

అని గద్య పద్యజాత్వాలను ేపర్కొని చతుర్విధ పద్యజాలు కూడా ''పదా''లే (పదైస్తు-రచితా) నన్నాడు. కంద ప్రబంధం గురించి పేర్కొంటూ

హయల్షిలా ప్రబంధం గురించి వివరిస్తూ హయలీలేనతాలేన హయ లీలాద్విధాచసాు గద్యజా పద్యజా చేతి పద్య జాతుచతుర్విధా **పూర్వార్థముత్త రార్థం వాద్వేవాతాల**యురం యది∎ ఆర్యాయాఃస్యు స్తరాతిర్రశ్చతుర్థి త్వాదిమేదలే స్వరేశపదైసు బిరుదై శనతాలైరచితామతా ။

రెండుపాదాలుకలది కాబట్టి "ద్విపన" ను "ద్విపద" అనడమే వృత్తమంగా ఉంటుంది. ఈ సంఖ్యాపరిమితి "ద్వి" వరకే లేదుగదా ! "తివచ—చతుష్పవ – షట్పద" లతో ఆ హాద్దుమిరింది గదా ! (సామాగ్రంగా పద్యాలేన్నీ చతుష్పదలేనే విషయం వేరు). కాగా పాదసంఖ్యాపరిమితి కారణంగానే యిటువంటి పేర్లు యేర్ప డ్డాయసుకొనడమే సముచితం. అంతేకాదు. "సతాలం- తాలహీరం" అవడంవల్ల "ద్విపథ" అన్న నామం వచ్చిండన్నట్లు శార్జదేవుడు పేర్కొన్నాడు గాని యిందులో తర్కనహమైన యధార్థంకాని, వస్తుస్థీతిని కతివింబంచే యధార్థంకాని లేదు. తాల సహితంగా – తాలరహీతంగా – యే ఛందస్సు సైనా రచనలో మలచ వచ్చునని లోగడ పేర్కొన్నాను. ఈ దృష్ట్యాకూడా కార్ జదేవుని సతాల – వితాల "ద్విపథ" లో "థ" కారానికి స్థానం లేదు. దీన్ని కే చిన్నతంగా భావించినా ద్విపదీ ప్రబంధంగా శార్ జైదేవుడు పేర్కాన్నది మరాకటి వున్నది. 5 థగణాలు ఒక గురువు దీని పాద సామాన్యలకుణం. మాతాపరిగణనం దృష్టా 22 మాతలు ఛంది పరంగా యేరృడతాయి. కాగా దీనికీ దేశిద్వపదగా హావింపబడే చాని లకు ణానికీ సమన్వయం కుదురదు.

సుగంధికి నరిపోతుంది – నగణం మిశితమైతో సుగంధి కానేరదు – అప్పుడు మరొక ఛందంలో మరోవృత్త మవుతుంది.

గద్య ప్రబంధంగురించి చెప్తూ సంగీతర త్నాకరకర్త "గద్యంనిగద్యతే ఛందో హీనం పదకదంబకమ్ తళ్లో ఢోత్కలికా చూర్ణంలలితం వృత్త గంధిచు అంటూ వివిధ భేదలకుణాలు పేర్కొని "గద్యస్యపట్ బోక్తాగతయః పూర్వసూరిభిః" అన్నాడు. గద్యాన్ని "ఛందోరహిత మైన పదకదంబకం" అనవచ్చునన్న మాట్ వా! యింతగా యెందుకు ''ఛందో సహిత మైన పదకదంబకం" అనవచ్చునన్న మాట్ కా! యింతగా యెందుకు బాస్తు న్నానంటే "పవ" మంటే కేవలం గాన నిర్దేశకంగా మాత్రమే లాకుడిపులు కేవల సంగీత శాడ్రుకారులు కూడా వాడలేదనీ అవసరాన్ని బట్టి వర్యం, గేయం, యేదై నాగాహ్య మేనన్న భావంతో నిర్వివర్యగానే బ్రాహిగించారనీ చెప్పడానికే. అసలు శార్ జరేవునికి ఛందశ్యాడ్రు-సంగీత శాబ్దాలకున్న అవినాభావ సంబంధం గురించి సమన్వయి పూర్పక మైన సమగ్రమైన అవగాహనలేదన్న విషయం సబమాణంగా నిరూపించి యూ చర్చముగిస్తాను.

ళోటక చృన్ధసాన్య స్త్వరో உజ్ధ్య స్తేతు తోటక శి ననువృత్తా వత్యమాణే పునరుక్తోత తోటక శి। సత్యంకింతు మతాయేషాం వృత్తం వృత్తాఖ్య వృత్త శి తన్మతే తోటక స్యేహ్మై వాస్తి పునరుక్తాలా।।

వృత్త అడణం పునరుక్తమైతే "వృత్తాఖ్యవృత్త" మవుతుందని ట్రాచీనులు కొందరు పేర్కొన్నారు. ఈ పునరుక్త్వం "తోటక" వృత్తానికి వర్తించచని. కాగా తోటకలడణం ద్విరుక్తంగా-అంటే స, స, స, స, స, స, స, స గణాలతో "వృత్తావృత్తం" వుండ నేరదనీ వారు పేర్కొన్నారు. ఈ విషయాన్ని వుస్నదాన్ని ఉన్నట్లు బ్రతిబింబించడంతో పాటు "తోటక బ్రబంధా"న్ని బ్రత్యేకించిపేర్కొనడంలో శార్ జదేవుని పరిశీలనా పాటకం గురించి చాలా తక్కు వగా అంచనా పేయకతప్పదు.

## వృత్తాఖ్య వృత్తత్వం సార్వతికం

అసలు వస్తు స్థితి పరిశీలి స్తే ఛందో వృత్తాలన్నీ - ఛందస్సుల పరంగా కూడిక తీసి పేతలుగా రూపొందిన పే. \* ఉక్తాదిగా మొదలు పెడి తే బ్రతి ఛందమూ ఒక దానికి ఒక టిగా కలుపుకుం టే యేర్పడిన దే. కాగా ఉక్తను రెట్టింపు చేస్తే - అం జే - పున రుక్తంచే స్తే అత్యుక్త రూపొందింది. అత్యుక్తను పునరుక్తంచే స్తే "బ్రతిస్థ" అవతరించింది. రెట్టింపు చేసిన ఆ మొత్తాన్ని తిరిగి రెట్టించుతూ ఆవిధంగానే రెట్టించడం పునః పునః చెయ్యాలి. ఛంద స్పంఖ్య 26 కే పరిమితం కాబట్టి రెట్టించి కలిపి తే 26 సంఖ్యను మించని సంఖ్య వచ్చే పర కే యా కార్యం నిర్వర్తించాలి. దీనికి ఒక్క టే సూత్రంపున్నది. ఛంద స్పులు 26 గదా! యా 26 సంఖ్యలో సరి-జేసి సంఖ్యల్ని విడదీయాలి.

<sup>\*</sup> ముందునుంచీ ఉక్తాదిగా అయితే కూడిక-చివరినుంచి-ఉత్రృతినుంచి- వెనక్రి వేస్తే తీసి వేత- స్థల సంకోచం వల్ల యిక్కడ సవ్యమైన కూడిక పద్ధ తే యివ్వడం జరుగుతున్న ది.

ఛందస్సులన్నింటికీ మూలమైనదీ తొట్టతొలిదీ l వ ఛందస్సుగచా! యూఒక్కటిని పునరు క్తం చేసి తిరిగి రెట్టించే కార్యకమాన్ని నిర్వర్తి స్తే పకాదిగా నరినంఖ్యలున్న ఛందస్సులు 16 వరకూ రూపొందుతాయి.

1 + 1 = 2 + 2 = 4 + 4 = 8 + 8 = 16 + 16

ఈ విధంగా ఉక్తాదిగా రెట్టింపు చేయడంవల్ల (2) అత్యుక్త - (4) చ్రతిష్ఠ-(8) అనుష్టువ్ - (16) శక్వరిచ్ఛందస్సులు యేర్పడతాయి.

ఏకాదిగా రెట్టించిన తరువాత- సరిసంఖ్యలుగల ఛందస్సులను ఉక్తకు అంేటే ఒకటికి కలుపుతూ—అవకాశంపున్నంతవరకూ-పునరుక్తిగా కలుపుకుంటే సమ్హ చ్ఛంచస్సులూ వస్తాయి. దీనిౖపకారం ఛందస్సుల పట్టిక యీ కింది విధంగా రూపొందుతుంది.

- 1. \_ఉ క్త\_ ఉ క్రమ కరిపితే (1+1) (2) అత్యుక్త (4) ప్రతిష్ట (8) అనుష్టువ్ (16) శక్వరి ఛందస్సులు యేర్పడతాయి.
- 8. \_మధ్యమ\_ఉక్త, అత్యుక్తలు (1+2) మేళనం అవడంవల్ల రూపొందే - 'మధ్యమను' (8) రెట్టింపుచేసితత్ఫలితాల్ని రెట్టిస్తే (6) గాయుతి- (12) జగతి-(24) సంకృతి చృందస్సులు రూపొందుతాయి.
- 5. సు ప్రతిష్ఠ ఉక్త, ప్రతిష్ఠలు (1+4) కలవడంవల్ల యేర్పడింది. దీనిమీద (10) పం.క్రీ–(20) కృతిచ్ఛందస్సు లేర్పడతాయి.
- 7. ఉష్ణిక్ ఉక్త, గాయ్రతులు-(1+6) కలవడంవల్ల తయారయ్యిందిది. దీన్ పైన (14) శక్వరీ చైందం రూపొందుతుంది.
- 9. బృహాతి ఉ క, అనుష్టుప్లు (1+8) కలిస్తే యేర్పడిందేయిది. దీనివల్ల (18) ధృతిచ్ఛందం యేర్పడుతుంది.
- 11. త్రిష్టుప్ ఉక్త, పంక్తులు (1 + 10) కలవడంవల్ల యేర్పడింది. దిన్ని పునరుక్తం చేస్తే (22) ఆకృతిచ్ఛందంయేర్పడుతుంది.
- 18. అతిజగతి ఉక్త, జగతులు (1 + 12) మేళనం చెందడంవల్ల యేర్పడిందిది. దీనిపింద చిట్టచివరి ఛందమైన 26 ఉత్పృతి రూపొందుతుంది.
- 15. అతిశక్వరి ఉక్త, శక్వరులు (1+14) కలవడంవల్ల రూపొందింది.
- 17. అత్యషి ఉక్త, అష్టులు (1+16) కరిస్తే యేర్పడింది.
- 19. అతిధృతి ఉక్త, ధృతుల మేళనంవల్ల (1+18) తయారైందిది.
- 21. ౖపకృతి ఉక్త, కృతులు కలవడంతో (1+20) రూపొందింది.

28. వికృతి - ఉక్త, ఆకృతులు సమ్యేళనం కావడంతో (1 + 22) అవతరించిందిది.
25. అభికృతి - ఉక్త, సంకృతులు (1 + 24) మేళనం చెందగా ఆకృతి గొన్నది.

15 వ (అతిశక్వరి) ఛందస్సు మొదలు 25 వ (అభికృతి) ఛందస్సువర కూ ఉన్న ఛందాలను రెట్టింపు చేస్తే వచ్చేసంఖ్య ఛందస్సంఖ్య పరిమితిని – అంటే – 26 సంఖ్యను మించుతుంది కాబట్టి రెట్టింపు చేయరాదు. 26 వ. ఉళ్ళృతి చ్ఛందస్సును రెట్టింపు చేయవలసిన అవసరం లేదు. చేస్తేవచ్చే బయోజనమూ లేదుగదా! – 26 అజరాలను మించి వుండే ఉద్దురమాలావృత్తాదులను కావాలనుకుంటే యా ఉక్తాదుల రెట్టింపు సంఖ్యల్లో చేర్చుకొనవచ్చును. ఆ విధంగా చేర్చుకొనడంపల్ల వచ్చే నష్టామేమీ వుండదు. ఇక యిప్పడనలు విషయంలోకి వద్దాము.

్ "తోటక" వృత్తం 12వ ఛంద మైన జగతీచ్చందంలో నిది.తోటకాన్ని పునరు క్రం చేస్తే 24 వ. ఛంద మైన "సంకృతి" చుందంలోని మరొకవృత్తంగా పెలుగొందు తుంది. కాగా "తోటకం వృత్తాఖ్య వృత్తం కాద" న్న వారి సిద్ధాంతం వా స్తే సిద్ధాంతమూ కాదు, ఛందశ్యా స్రైసమ్యతమూ కానేరదు - ఈ ఆంతర్యాన్ని శార్ జ దేవుడు. గు ర్తించకపోవడం అట్లావుండగా - శాగ్ర్రు విషయ సమన్వయ దృక్పథరాహిత్యంవల్ల అసలు (పబంధాధ్యాయ నిర్మాణమే నవ్యంగా చెయ్య ອີ້ຝ. ຈາ້ວ ເລີ້ສັງເພື່ອສີ່ສາຍ ເພື່ອກາຍສາຍ ເພື່ອກາຍ ເພື່ອກາຍ ເພື່ອ ເພື່ອກາຍ ເພື່ອ ເພື່ອ ເພື່ອ ເພື່ອ ເພື່ອ ເພື່ອກາຍ ເພື່ອ ເພື దాము. "తోటకం" అన్నది 12 వఛందంలో సంజనిళమైన ఒకానిక వృత్తం కదా! దీన్ని ఒక [పబంధంగా గ్రహించి "తోటక్ (పబంధం" అని పేరుపెట్టి – (యా విధంగా నే కంద్రమం ధాదులు -) లకుణం చెప్తే వచ్చే కయోజనం యేమిటి ? తాల నహిత - తాలరహితత్వాలతో [పత్రివృత్తమూ - [పత్రివస్యమూ ఒక [పత్యేక [పబంధమే ననుకున్న ప్రజు ఛందో వృత్త సంఖ్య స్పీకరించి సూత చద్ధతిలో ఛందః కమంలో సమస్తవృత్తాలను స్వీకరించో - అది సాధ్యంకాంక పోతే - వాటిలో కొన్నింటిని మాత్రమే స్వీకరించో వివిధ్ర సబంధాలుగా-సతాల– వితాలాలుగా లడణాలు చెప్పవచ్చు గదా ! - ఈ దృష్టా 26 ఛందస్సులోనూ పుట్టిన 13,42,17,726 వృత్తాలనూ తత్సంఖ్యాకాలైన్ (చబంధాలుగా చేర్కొన వచ్చునుగదా! – యా పద్ధతిలోనే అర్ధనమ – విషమ – వృత్తాలను కూడా కలిపి మొత్తం - 13510827398,92,72,314 సంఖ్యాన్మకాలుగా ద్రబంధాల విరాట్స్వ రూపాన్నే ప్రధర్శించవచ్చునుగదా ! ఇంతేకాదు. 26 అడరాలను మించివున్న అశర పాదాత్యకాలైన ఉద్దురమాలా వృత్తాదుల్ని కూడా పరిగణిస్తే వెచ్చే నష్టంకూడా రేమీమీ లేదుగేదా! - ఇంతటి సంగామాగూ తాత్మక మైన-అతివిశాల మైన – గుహ్యానుహ్యాతర మైన చద్ధతిలో సంగీతర త్నాకర బబంధాధ్యాయం వినిర్మితమై వుంటే దేశియ మనబడే పద బహుచమంతా యిందులో అతిసులభంగా అంత ర్లీనమై పోయివుం డేది. చబంధాధ్యాయానికి అటు ఛంగశాన్రు పరంగానూ యిటు సంగీత శా.స్త్ర పరంగానూ బహ్మండమైన సమగ్మమన సువిశాలమైన రాజు మారం యేరృడివుం డేది. సంగీతర్ త్నాకరం నిజంగా సంగీతర త్నాకరంగా శాశ్వతంగా ఉప్పొంగివుండేది.

సమయి తేనేమి ? శార్ జ్లదేవునికి సమగ్రమైన సదవగాహన ఛందన్సంగీత శా స్త్రాలలో లేక పోయినా "సద" శ బ్దం కేవల గేయపర మైని దేసినిగాని "పద" మం టే కేవలం గేయమనే అర్థం చెప్పాలనిగాని అరడెక్కడా పేర్కొనలేదు. "పద" శ బ్దంచేత పాట – పద్యం రెండూ వ్యవహృతాలు – పరిగృహీాతాలు– కావచ్చునన్న దే సంగీత రత్నాకర కర్త భావం.

సంగీత చూడామణిక రైతన గ్రంథ పారంభంలో నే బ్రథమ (మో) మాలృకాఖ్య స్యాత్ పంచాతాలే స్వ (శ్వ) రా (ర) స్తిణ 1 గద్యం వృత్తం దండకస్యా దార్యా కందస్తిణ పరమ్ 11

అంటూ అన్నింటినీ నిర్వివతగానే పేర్కొన్నాడు. ఈ చూడామణి కర్త కూడా ''పద'' మంాటే కేవలం పాట మాత్రమేనని యెక్కడా చెప్పలేదు. వృత్తాలను యితర పద్యాలను పదాలు కావని యెక్కడా పేర్కొనలేదు – శార్ జదేవుని మార్గంలో ''ద్విపథి – ద్విపది'' రెండింటినీ యితడు కూడా పేర్కొన్నాడు.

తెలుగులో సంకీర్తనాచార్యుడుగా గేయక వితా రచనకు – మార్గదర్శిగా – ఆరాధించబడుతున్న (శ్రీఅన్నమాచార్యులు "సంకీర్తనల జణ" మన్న లక్షణ గ్రాధాన్ని లక్ష్యనహితంగా రచియించాడు. ఈయన [కీ. శ. 1410 – 1500 మధ్య కాలంలో వున్న వాడు. పదం – అం జే సంకీర్తన, అని ఆధునికుల నేకమంది ఖావించడంతో పాటు యీ ఖావం [పాచీన లాకుణికులకు కూడా వున్న దని ఖావించారు. అందునల్ల లాడణికుడైన అన్న మాచార్యులైనా యేం చెప్పారో పరిశీలించుదాము.

ఘనత మీరంగ జయదేవ కవివరేణ్యు ఁ డందమైనట్టి గీతగోవింది మందు అంచితాష్టపదులు పల్కె, నట్లపదము పరగు నెనిమిది పదములు పల్లవియును.

ఇందులో అన్నమయ్య జయదేవుని అష్ట పదుల విషయం చెప్పి ఆ అష్ట పదలవలెనే పదంకూడా పల్ల వితోపాటు యెనిమిది సదాలు కలిగి ఉంటుందన్నాడు. "అట్ల పదము" అన్న ప్పుడు "పద" శ బ్దం కీర్తన – పాట – గేయం అన్న అర్థాలలోను "ఎనిమిది పదములు" అన్న ప్పుడు "పద" శ బ్దం "చరణములు" అన్న అర్ధంలోనూ యూ సందర్భంలో [పయోగంపబడింది. ఇం తేగాని "పద" మం టే కేవలం "నంకీర్తన" మా త్రామే "పాట" మా త్రామే అన్న భావాన్ని అన్నమాచార్యులు వెల్ల డించలేదు. అమ్ఘ పదులు అన్న దానిలో "పది" శ బ్దం వున్నది. పదాలు కలది పది. యూ సందర్భంలో "పదం" అంటే చరణం అనే అందరూ అనుకొనే అర్థం. పాటలపరంగా పదశాబ్దాన్ని [పయోగించినవారు అనేకమంది వున్నారు. పాల్కురికి సోమనాథాదులు వివిధ సదాలను ేనర్కొన్నారు. అయితే అన్న మాచార్యులు సృష్టంగా సంకీర్తన లకుణంలో "మహనీయంబగు సంకీర్తన నామకపద సం[పదాయం జెట్టిదనిన" అని పదాన్ని సంకీర్తన నామకంగా పేర్కొన్నాడు. అన్నమయ్య పేర్కొన్న పద్ధతిని బట్టిచూచినా "పదా" లు అనేక రకాలున్నాయసీ వాటిలో "సంకీర్తననామకం"గా పేర్కొనదగిన "పద" సం[పదాయం గురించి తాను చెప్తున్నట్లు ఆయన భావంగా మనకు అవగాహన కాగలదు.

రమణీయ సంగీత ర త్నాకర చబం ధాధ్యాయమున నుక్త మయ్యే పదము సముచిత సంగీత చందికా దేశ్లేశ యందు మిక్కిలి తేటమయ్యే పదము అతుల తత్సంచాదమైనట్రి సంగీత ' చూడామణికి పల్కుచోటు పదము ధన్యసంగీత సుధాకర గ్రంథంబు నందు మిక్కిలి చెలువొందు పదము తానె యిన్నింటికిని మూలమైన థరత మందు పంచదళాధ్యాయమందు విమల వృత్త చూర్ణ నిబంధ కవి విధనామ భవ్యలకుణములకు నాస్పదము పదము 11

అని పద బ్రాచీనత గురించి అన్నమయ్య బాశాడు. గేయంగా లేదా "సంకీర్తన" గా "పదం" బ్రాచీన గంథాలలో యెక్కడెక్కడ చెప్పబడివున్నదో యూ పద్యంలో పేర్కొన్నాడు. అంతే కాని "పదం" అంటే పాట మాత్రమే– "సంకీర్తన" మాత్రమే అని అర్థంవచ్చేట్లు అన్నమాచార్యులు యెక్కడా పేర్కొన లేదు.

భరతముని పదలడణం చెప్పాడు కాబట్టి [కీ ॥ పూర్వం 4 వ శ తాబ్దం నాటి నుంచే "పద" శబ్దం సంకీర్త నానామకంగా ఉన్నదని చాలా మంది ఏమర్శకులు భావించారు. యిక్కడ మనం గుర్తించవలసిన అత్యంత సున్నిళమైన విషయం ఒకటున్నది. "పద" మంటే కీర్తన- గేయం-అని అర్థం లేచని అనడానికి పీలులేదు. అయితే ఆఒక్క అర్ధంమాత్రమే ఉన్నదనుకోరాదు. ఛందళ్ళాణ్సికి సంబంధించినంత వరకూ శార్దూలాది సంస్కృత వృత్తాలు-అర్ధసమ విషమాదివృత్తాలు-దేళిచ్ఛందస్సు లనుకొనబడే సీస ద్విపదాదులూ ణాహ్యాలవుతాయి. అంటే పద శబ్దాన్ని సంకీర్తనం - గేయం అన్న అర్ధంలోనూ వాడవచ్చు - వృత్తం - పద్యం అన్న

పదం సంస్కృత [పాకృతాలలో నేకాడు దేశ ఖాపల్లో నైనా [వాయవచ్చు-పద్యాల్లో ఉన్న క్లే పదాల్లో కూడా యశులు [పానలు చెల్లు తాయని భర శాదులు పేరొ్కన్నట్లు తొలివచ్యంలో చెప్పాడు. పద విజ్ఞానం లేని అంధులకు భర తాగమ సంబంధంతో వృత్త పచ-నిబంధ పద-చూర్ణ పదాల గురించి శెలియ శెప్పినట్లు నృష్టంగా పేరొ్క న్నాడు. రెండవ పద్యంలో - పదాలం కే లాలీన్ని పదా లే పొమ్మన్నాడు. వృత్త పదాలం కే యేమిటని సందేహిస్తా రే మోనని 26 ఛంద స్సు (ఉక్తాది)ల్లో నూ పుట్టిగణ య్రూలైన వృత్తాలు ఇతర జాతుల పద్యాలూ అన్నీ వృత్తాలుగా - వృత్త పదాలుగా -

సాసములును యతులు పద్యభంగి నెచెల్లు ననిరి భరత ద\_త్తిలాదిమునులు II బంధుర వృత్తపదంబు ని బంధపదము చూర్ణపదము భరతాగమ సం బంధంబున పదవిజ్ఞా నాంధులకును తాళ్ల పాక అన్నయ తెలి పెన్ II అందములై పడ్వింశ చ్ఛందోగణయుక్తవృత్త జాతుల పదముల్ కుందనమునకుంబరిమళ మందిన ౖకియవృత్త పదము లమరుచునుండున్ II

పదము సంస్కృతమున పాకృతమున దేశ

భాషనైన పొసంగ పలుకవలయు

అర్థంలోనూ వాడవచ్చు నని తాత్ఫర్యం – కాగా " చద " శ జ్దాన్ని యొవరైనా సంకీర్తనార్థంలో వాడితే సంచర్భాన్నిబట్టి ఆ అర్థం చెప్పు కోవాలే తప్ప దాన్ని పురస్కరించుకొని వృత్తం-సద్యం అన్న అర్థంలేదనీ సంకీర్త నార్థం మాత్రేమే పున్నదనీ మనం అనుకోరాదు-ఈ రహస్యాన్ని గుర్తించ సందుపల్ల నే పెక్కు మంది సంగీత-సాహిత్య వేత్త లైన విమర్శకులు "పద" మంలే కేవలం "సంకీర్తన" అన్న అయదార్థాథి[పాయానికి లో నై పోయారు. "పద మంలే కేవలం సంకీర్తనా నామకం" అని అన్నమాచార్యులెక్కడా చేరొంగిన లేదు. "పద" శబ్దం సంకీర్తనా నామకంగా వ్యవహృతం కావడం సంబ్రదాయ సిద్ధ మేసన్నాడు. తన్నిరూపణం చేశాడు. అంత మాత్రంచేత "పదమంలే పద్యాలే కావునాయనా కీర్తనా గేయాలు కూడా గాహ్యాలే అవుతాయి"అని అన్నమయ్య చెప్పినట్లు అవుతుందిగాని తద్భిన్నంకాదు. అన్నమాచార్యుల దృష్టిలో "పద" శబ్దంచేళ సంకీర్తనలే పరిగాహ్యాలై శార్ధలాది వృత్తాలు అపరిగాహ్యాలై తే భరతముని నాట్యశా స్రాపాన్ని సవ్యంగా అవగాహన చేసుకుని ఆమహార్షి అడుగు జాడలలోనే నడచి యీ కింది పద్యా లెందుకు రచియిస్తాడు ? బంగారానికి పరిమళం అబ్బినట్లు అమరుతాయి అని మూడవ పద్యంలో వివరించి నిజంగానే పదవిజ్ఞానాంధులైన వారు కళ్లు తెరిచేట్లు చేసి వెలుగుబాటలు చూపించాడు.

పదవిజ్ఞానాంధులు

పాల్కురికి సోమనాధునికి పూర్వంనుంచీకూడా కేవలసంస్కృ తాభిమానులైన వారు సమాగ్రమైనదూరదృష్టి-సమాలోక నాదృష్టి లేక దేశీయాలై నవివిధపదాలను-పద్యాలుగా-చెలామణి కాగల ద్విపదలతో సహా అన్నింటినీ తిరస్కార భావంతో చూచేవారు. సంస్కృతమే భాష-మార్గచ్ఛందమే ఛందము అన్నంత త్రీవభావాలు కలిగి పుండేవారు. ఈ నిరసన భావం కేవలం యేదో అజ్ఞాన భావంతో యేర్పడిందే తప్ప పరిళోధనా దృకృథంతోనూ సత్యా స్వేషణా దృష్టితోనూ యేరృడింది కాదు.

అంటూ ద్విపదను నిరసించే వారి భావాలను త్రోసిపుచ్చుతూ ద్విపదను సమర్ధించుకున్నాడు సోమన–ై వమత ప్రచారంలో దేశిచ్ఛందోరీతులనబడినవన్నీ ప్రముఖపాత్ వహించాయి. యెన్నెన్నో విధాలైన గేయాలు (పదాలు) శివ భక్తులు శివరాత్యుత్సవాదుల్లో పాడేవారని సోమన తెలియజేసేవాడు. దేశి ఛందస్సుకు జానపదత్వం వుంటుందన్న కారణంగాను కై వమతద్వేష కారణంగాను నాటి పండితకవులు శిష్టులు దేశీయాలనబడిన ఛంచస్సులను-చాలా చులకనగా పాళనా పాత్రాలుగా తిరస్కారభావంతో చూచేవారు. అదేమం టే అవైదికం-అ[పామాణికం అనేవారు-అయితే దేశిచ్చందస్సులన్నీ అనంతకోటి సంస్కృతచ్ఛందో రీతుల్లో అంతర్లీనమవుతాయనిగాని ద్విపదాదులకు వేదాలలోనే స్థానం ఉన్నదని గాని పిరికి తెలియదు. అందువల్లనే దేశిచ్ఛందస్సులనబడిన వాటిని తిరస్కరించారు.

"పాలకురికి సోమపతితుఁడీ నడుమను ఔనిచెఁ జాసవళ్లు పెట్టి ద్విపద య[పమాణమిది యనాద్యంబు పదము"

అని పిడుప\_ర్తి సోమన తన బసవ పురాణంలో - "ఓరుగంటిలో బసవ పురాణాన్ని కొందరు చదువుతుం టే ప్రతానర్పుదుడాదారి వెంట వెళ్తూ 'చారు చదివే దేమిటి ?' అని [పశ్నీ స్తే ఒక దూర్త] బాహ్మంబుడన్న మాటగా"ైపె మాటలు రచించాడు. ద్విపద వేదబద్ధమైన ఛంద మేనన్న విషయం తెలిస్తే ఆధూర్తుని బుద్ధిలో ఇటువంటి ఖావానికి తావుండేది కాదుగదా.

ఫమైనా పాల్కురికి సోమనకు పూర్వకాలంలోనే బైలుదేరిన మాతా చుందస్సుల నిరసనఖావం నివిధ గేయాలన్ని టివట్లా – చివరికి అవి యేమతళ క్రి [పబోధకాలు అయినాగరే–వ్యాపించిందని అన్నమాచార్యులు "పద" [పమాణిక తా నిరూపణకోసం అంత [పయత్నం చెయ్యడం చెప్పకుండానే చెపుతున్నది. ఎంతో భగ్తడు–ఎంతో సౌజన్యమూర్తి అయిన అన్నమాచార్యులు "పదవిజ్ఞానాంధులకు" భరతాగము సంబంధంగా తెలిపినట్లు చేర్కొన్నాన్నడంటే యూ 'పద' నిరసనా పూర్వక మైన అజ్ఞానం మూర్భత్వం నాడు దేశంలో యెంత స్థాయిలో వున్నదో మనం వూహించన్ను. ఈ అజ్ఞానాన్ని పార్కదోలి విజ్ఞానక్యోతిని చూపించడానికే " పద " మంటే యేమిటో భరతముని చెప్పిన పరమ [పామాణికలడణ న్వరూపం యేమిటో అన్నమాచార్యులు "సంకీర్తన లడణం" లో విస్పష్టంగా విరచించాడు. భరతాదుల దృష్టిలోనూ–చిపరికి అన్నమయ్య దృష్టిలోనూ "పద" మంటే కేవలం గేయం మాత్రమే కాదనీ వృత్తాదులన్నీ పరిగాహ్యాలేననీ మనం విన్నష్టంగా గిహించాం-యింక యిప్పడు గేయార్థకంగా పదమంటే యేమిటో తెల్సుకుందాము.

### పదమం జే శృంగారపదం మాత్రమేనా 2

పదమం టే కేవలం పాట మాత్ర మేనని కొందరఖ్ పాయపడగా ఆ శబ్దంచేత యేపాటైనా గ్రాహ్యమవుతుంది అని తెలిసిన పెద్దలుకూడా యే కారణం వల్ల నో "పదమం టే కేవలం శృంగారపద మేనన్న భావం" వెల్లడించారు. ఈ భావాన్ని తమవర కే పరిమితంగా ఉంచుకున్నా నమంజనంగా ఉండేది. కాని ఇది పాచీనులైన పదకర్తలలో కూడావున్నట్లు అఖ్బపాయపడి య్రాకిందివిధంగా పేర్కొన్నారు.

"కాని యీవల శృంగార"రసమయమై రాగతాళ నిబద్ధ మైన రచనకు "పదము అను సం కేతనామము వాడుటసంగీతరసికుల సం[పదాయమైనది. కేట్రయ్యకాలమున కే యూ వాడుక వచ్చినట్లున్నది. ఒక నాయిక మువ్వగో పాలుని "పదము పాడగా వినేవో చదరంగమే చూసేవో" అని చ్రలోభనము చేసినది. ("పమనే చాన తీరా"-అను పదము.) శృంగారమయమైన రచన కాకపోయినచో మువ్వగోపాలుడు మొగమిచ్చి వినువాడేనా ? కాని నేనిక్కడ పాట అను సామాన్యార్థమునందే పదము అను మాటను వాడుచున్నాను." \*

నరమంటే పాట మాత్రమేకాదు అని గతంలో గుర్తించాము. ఉత్రయ్య దృష్టిలో కూడా "పన" మంటే కేవలం శృంగారపదం మాత్రమేనన్న భావం లేదు. "గోపాలుడు గానలోలుడు." కాబట్టి పదాలకై ప్రలోభపడవచ్చు. అ పలోభన్వం గానపరమైనదికాని నవరసాల్లో ఒకేఒక శృంగార రసపరమైనది మాత్రమేకాచు. ప రసమయమైన పదానికైనా గోపాలుడు ప్రోభుడవుతాడు. నవరసపదాలలో శృంగారేరర పదాలకంటే శృంగారపదాలకు యొవరైనా మరింగా ప్రోభులవుతారంటే అది వేరుమాట. ఒక వేళ ఉత్తయ్య "పమనే వాన తీరా"అన్న పరంలో "పదము పాడగా వినేవో" అనడంలో కేవలశృంగారపదాన్ని ఉద్దేశించి "పప" శబ్దమే (శృంగార పదానైనా పరమనవచ్చును కాబట్టి) వాడినా అప్పడది విశేష నిద్దిప్టమై శృంగారపదాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకుని ప్రయోగితమైనదే అవుతుండిగాని "పద" మంటే కేవల "శృంగారపదమే"నన్న భావానికి తావీయదు. శృంగారపదాన్ని పరమని పేర్కొనడం వేరు– శృంగారపదం మాత్రమే "పద" మనడం పేరుగదా !

పాటల పరంగా "పన" శ బ్దంచేత అనేక విధాలైన పాటలు-ఛందో పరంగా రసాలపరంగా-భావాలపరంగా 🗕 రాగతాళాలపరంగా 👘 యెన్ని విధాలై నపాట లున్నాయా అన్నీ గ్రాహ్యాలే అవుతాయి. ఈ రైదకాల పదాలలో సంసారపదాలు **-మాయా**పదాలు- స్త్రైవపదాలు-తుమ్మెంపదాలు - ్రవ్యతిపదాలు - పర్వంపదాలు – అనంవపదాలు – శంకరపదాలు – నారాయణపదాలు – బహ్హపదాలు – శూన్యపదాలు-్ర్వేవదాలు-కస్తూరిరంగపాటలు-నివాళిపదాలు – వాలేశుపదాలు – గొబ్బేసదాలు – వెన్నెలపదాలు – సంజవర్ధనపదాలు – గణవర్ణనపదాలు – శృంగారపదాలు – వీరపదాలు – కరుణపదాలు – తద్భుతపదాలు – హేస్యపదాలు – భీభత్సపదాలు - భయానకపదాలు - రె<sub>ద్</sub>దపదాలు - శాంతపదాలు-నామపదాలు -్ కే. త్రయ్యపదాలు – విజయరాఘన పదాలువంటివి) క ధాపదాలు–సమపదాలు – జాళ పదాలు - సార్యాపదాలు - పాళిపదాలు - గొల్లాదాలు - చెంచుపదాలు - ముక్కుబడి పదాలు – పోలేపమ్మపదాలు – కూనలమ్మపదాలు – సాంగత్యపదాలు – చానపదాలు - అనువుపదాలు - అలుక పాటలు - అప్పగింత పాటలు - చెండ్లాటపాటలు -అల్లో నే రేళ్ల పదాలు - కోతిఆటపడం - శలంటుపాట - తిల్లానిపాట - రండె ఆడింపుపాట – నలుగుపాట – బంతులాటపాట – చెండులాటపదాలు – సంవాదపదాలు – కదురుపదాలు – దూదేకుపదాలు – ఊయెల పాటలు

\* సాహిత్యాపన్యాసములు - (రి) జేతయు పదక విత్వము (12 వ పుట.) (శ్రీ రాళ్ళపల్లి అంతకృష్ణశర్మగారి రచం. ఆంద్రపదేశ సాహిత్య ఎకాడమీ బాచురణ.

- జోలసాటలు - లారిపాటలు - మేలుకొలుపులు - మంగళహారతులు -పెళ్లి పాటలు - తలుపుదగ్గరపాటలు - గర్భాదానపుపాటలు - వివిధ కీడాపదాలు -రోకటిపాటలు\_ఊడుపుపాటలు\_కోలాటపుపాటలు \_ థజనపదాలు \_ 🖓 ఉందితాలు\_ – జాజరిపాటలు – బండిపాటలు – ఊతపదాలు (క ష్టమైన పనులు చేసేటప్పుడు పాడేపాటలు.) పలపదాలు - ఈలపాటలు - చిలుకపదాలు - గోరువంకపదాలు -సువ్వి(సువ్వాల)పాటలు-ధవళాలు-రరువులు- బతుకమ్మ పాటలు-చందమామపాటలు - లేలేపాటలు - నీతిపదాలు - బూతుపదాలు - వేదాంతపదాలు - మొదలైన పదాలు రకరకాలు గాహ్యాలవుతాయి – కోట్లాదిదేవతలున్నారు. ఆయా దేవత అందరిపైనా విడివిడిగా పాడబడేపాటలు – శంకరపదాలు – నారాయణపదాలవలె ై వేరువేరుగా ఆయాదేవనామాలతోటి పదాలుగా వ్యవహృతాలవుతాయి – ఇంద్ర పదాలు – కుమారపదాలు–వీరభ దపదాలు ఇత్యాదిగా పదాల పేర్లు రూపొందు తాయి. యా విధంగానే వివిధ వర్గనలకు సంబంధించిన పదాలు ఆయావర్గన నామక పదాలుగా పేర్కొనబడతాయి. ఎస్నెన్నే విధాలుగా ఉన్న యా పదాలలో కొన్నిటిని పాలుకురికి సోమనాథుడే పండితారాధ్యచరిత్రలో పేర్కొన్నాడు.  $[\Delta \approx \hat{\mathcal{O}}_{n}^{m}]$   $[\Delta \approx \hat{\mathcal{O}}_{n}^{m}]^{2}$   $\Delta = \Delta = \Delta = \hat{\mathcal{O}}_{n} + \hat{\mathcal{O$ అయితే యెస్పెన్ని పాటలు వున్నాయా అన్నింటికీ మాతాచుందన్నులేవున్నా అన్నీ పకైక చుందోబద్దాలుకావు. బీటిని ఛందఃపరంగా వివిధ వర్గాలుగా విళజించడానికి పీలున్నా పాడేవరుసంల్లో – తాళపద్ధతుల్లో భిన్న భిన్నాలుగా వుంటాయి. మరీ విచిత్ర మేమం కే మాంలు సమానంగా వున్న పాటలుకూడా పదబంధాలకూర్పుతో – విరుపులతో - రాగతాళాలలో మార్పుచెందుతాయి. మాలాచుందాలలో పున్న బాత్యేక తే యిది. చివరికి పథమా ఉరం దీర్ఘమై సాగే పాటకు - ద్వితీయా ఉరం దీర్ఘమై సాగే పాటకు - మాలా సమకత్వం పున్నా రాగ తాళలయల్లో భిన్నత్వం వుంటుంది. అనంత మైన భేదనాదాలతో విలసిల్లే యా పదాలస్నీ "పది" శబ్దవాచ్యాలే - కాగా "పద"నుంలే కేవలం శృంగార పదం ້ ມາເອັລົນແມ່ນ ອາລັ້ນຄື ສາດ ມີສີ່ອີດແຜດ ຄື ກັງ ອາຊັດະ ຍັນແຮ່ ຫຼື ຄື ອີອອາດ ມີອາດ ర్దాన్ని రూపొందించడమే కాగలదు. ఒక్క చేశ్వతయ్య కాలంలో నేకాదు - ఆ తరువాతి తంజావూరు రాజుల కాలంలో అవతరించిన పదసాహిత్యంకూడా కేవల శృంగారపర్మై మాత్రమేలేదు. త్యాగేశపదాలు - వెంక చేశపదాలు  $\overline{n}$   $\overline{n}$  అవతరించింది. కాగా తంజావూరు నేలిన మహారాష్ట్రాజుల కాలంలో కూడా "పద" మం లే కేవలం శృంగారపదం మాత్ర మేసన్న భావం యేరపడివున్నట్లు కనబడదు.

అయితే "పద" మం టే "శృంగారపద మే" నన్న భావం సంఘంలో ఒక విధంగా కొంతకు కొంైతైనా కిలిగినమాటకాదన లేము. యీ భావోత్పత్తి అకారణంగా జరిగిందికాదు. యేదో ఒక విశిష్ట కారణం లేకుండా యే భావమూ ఉత్పన్నంకాదు. వదైనా పొరపాటు జరిగితే అది జరగడం అకారణంగా యెప్పడూ జరుగదు – [భ మో – [పమాద మో – అలసత్వ మో – అభిమాన – నిరభిమానాలో ఇత్యాదిగా యేదో ఒకటి కారణం మూలమై జరుగుతుంది. లో కంలో అందరూ మనుషులుగానే పరిగణన – అందరూ మనుషు లే అయినా "అస లైన మనిషిగా – సైన మనిషిగా" ఒక్కొక్క ప్పడు ఒక్కొక్కరిని పరిగణించడ మో-క నీసం కొన్ని సంఘటనలను పురస్కరించుకుని ఆవిధంగా ప్రశం సించడ మోజరుగుతుంది. ఎవై రెనా ఒక వ్యక్తి - పట్టుదలగా కార్యాన్ని నిర్వర్తించినా – సామాన్యంగా యితరులు చెయ్య లేని పనిచేసినా - ఒక మాట అని ఆ మాట నెర వేర్చినా – అటువంటి సందర్భాలను పురస్కరించుకుని "వాడురా మనిషం టే – భలే పనిచేశాడు" "అది అట్లా చెయ్యాలి – వాడు మనిషం టే " అన్న పద్ధతిలో సంఘంలో [పళంసించడం జరుగుతుంది. అయి తే యిటువంటి [పళంసలవల్ల అతని విశిష్టత వ్యక్త మవుతుందిగాని అతడొక్క డే మనిషనీ తక్కినవారు మనుషులు కారనీ అర్థం చెప్పుకుంటామా ?

యిదే పద్ధతిలో "పద" మం కే "శృంగారపద" మన్న అర్ధం వచ్చివుంటుంది. రసాలు తొమ్మిది. "శృంగార – పీర – కరుణ – అద్భుత – హాస్య – భీళత్స – భయానక – రెడ్డ – శాంతి రసాలు – ఈ తొమ్మిదీ ఒక దాని కొకటి తీసిపోనివి సమాన [పతిపత్తి కలవి కాబకే "నవరసా"లుగా పేర్కొనబడ్డాయి. అయినా [పాచీన కాలంలోనే [పముఖ సాహిత్య శా.స్త్రజ్ఞులు "శృంగారంరసరాజం" అన్నారు. వారిమాట అంత తేలిగా [లోనిరాజనడానికి పిలైంది కాదు. రసాలన్నీ ఒక్క కే నన్న పృడు రసరాజంగా ఒక రసానికి విశిష్టస్థానం యే విధంగా యిస్తాము ? అయితే అటువంటి స్థానం శృంగార రసానికి యివ్యడానికి కారణం లేకపోలేదు.

రసాలన్నింటికీ మానవుని జీవితంతో సంబంధం వున్నది. శృంగా రేతర రసాల కం ేట శృంగా రరసానికి ఒక్క మానవ జీవితాలలో సే కాదు టా డికోటి మొత్తం బతుకులలోనే - అసలు సృష్టిలోనే బ్రత్యే మైన అసాధారణమైన అఖండమైన స్థానం పున్నది. "బీర – కరుణ – అద్భుత – హాస్య – భీశత్స – భయానక – రౌద - శాంత" రసాలలో యేరసం లేకపోయినా యూ అషరసాలూ లేకపోయినా సృషిలోవచ్చే వైపరీత్యం యేమీ ఉండదు. అయితే శృంగారమే లేకపోతే సామాన్యంగా మానవుని బతుకు కే కాదు అసలు సృష్టి కే- బ్రేణ్యికించి బాణికోటి సృష్టి కే వైపరీత్యం యేర్పడుతుంది. శృంగారపరమైన ఖావంటుద త్రదేసేత్ప త్రిమీద ఆధారపడేశదామిధునకార్యం-సృషికార్యంఅంతాజరుగుతున్నది. ఇది కొరవడినప్పుడు (పాణి సృష్టికే స్థంభన యేర్పడుతుంది. శృంగారం [పాణి సృష్టిస్వభావానికి (పతిబింబం. అదికేవల (పకృతి స్వభావం – అటువంటిదాన్ని మనం ఆపాలని పయత్ని స్తే మన మే ఓటమి నంగీకరించక తప్పదు. పకృతి సిద్ధ మైన దాంపత్య జీవితాలకు బౌద్దం స్వస్తి చెప్పిసందువల్ల నే కమంగా - అసలు బౌద్దా రామాల్లో నే పతనస్థితికి స్థానం యేర్పడి - చివరికి బౌద్ధమే దెబ్బతిన్నది. ఎక్కడో యేవరో "తురీయా్ళమ్స్వీకరణ"తో - యే ఒకరోయద్రో పదుగురో సృషి కార్యాన్ని దీజగా ఆకటినంత మాతంచేత వచ్చేనష్టం వుండదు. కాని అదే ఒక ఉద్యమ రూచందాల్చి కనపడిన బతివ్యక్తికి - సన్యాసాకమం బసాదించే పరిస్థితి వేస్తే సంఘం – (పకృతి సిద్ధమైన – స్వాభావ బద్ధమైన – శృంగారానికి లోబడేకా

తప్పదు - సన్యాసం కళంకాంకితంకాకా తప్పదు. కాగా [ పకృతిసిద్ధ మై శృంగార పర మైన శ క్తి ని ఆపడం సృష్టి కే విరుద్ధం - సృష్టిస్యభావాని కే విరుద్ధం - అది పూర్ణంగా ఆగిననాడు సృష్టి కే స్థంళనం యేర్పడుతుంది. సృష్టిస్యవస్థతోనే శృంగా రానికి అవినాభావ సంబంధం - అఖండ మైన సంబంధం పున్న ది. అందువల్ల నే మన పూర్పులు "శృంగారం రసరాజం" అన్నారు. వా స్త వానికి అది రసరాజం మా తెమే కాదు - రస్తా - మైజరసం - శృంగారరసానికున్న యీ విశిష్టాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకునే శృంగా రేతరరనాలు చిప్పిలేనదాలు యొన్నె న్ని వున్నా దృష్టిలో పెట్టుకునే శృంగా రేతరరనాలు చిప్పిలేనదాలు యొన్నె న్ని వున్నా దృష్టిలో పెట్టుకునే శృంగా రేతరరనాలు చిప్పిలేనదాలు యొన్నె న్ని వున్నా "శృంగారపదాల" కున్న [ పల్యేకత ఇతరపదాల కుండడు కాబట్టి "శృంగార పవమే పదం" అన్న భావం తలయెత్తి వుంటుంది. వత్పలితంగానే "పడి" మంజే శృంగారం చటుక్కున గుర్తుకు రావడం-[కమంగా "శృంగారపదామే పడం" అని చెప్పకో వాలన్న దృష్టి శృంగార [ పియులకు కలగడం జరిగి పుంటుండి. కాగా "పద" శాజ్దానికి "శృంగార పదం మా త్రమే"నన్న అర్ధం లో కంతో వ్యాచ్తి చెందడం నిష్కారణంగా జరగలేదని గుర్తించక తప్పదు. అయి తే "పద" మంజేుశృంగారపదా మా [త మేకాదు. ఇతర అనేక పదాలు కూడా శృంగారపదాలతో పాటుపదాలే-

#### పాదం–చరణం

పదం అంేటే పాదం అడుగు అని అర్ధాలున్నాయని గతంలో గుర్తించాము -చరణం అంేట కూడా అడుగు - పాదం అని అర్ధాలున్నాయి. చరణం అన్న పదాన్ని పాటల్లో నల్లవికి తరువాతగాని అనుపల్లవివుం బేదానికి తరువాతగాని వుండే పాటఖాగాలకు వాడతారు. అయితే పద్యాల్లో వుండే పాదాలనుకూడా చరణాలని కొందరనడం కదు – పాదానికి చరణం పర్యాయపదం కాబట్టి పద్య పాదాన్ని చరణంగా – "ఆ పద్యంలో రెండవపాదం చదువు – మూడవపాదం చదువు" అన్నట్లుగా నే- "రెండవ చరణం చదువు - మూడవ చరణం చదువు" అని అనడం కూడా కద్ద – పాచం చరణ పర్యాయపదమే – కాని చరణంలో కూడా పాదాలుంటాయి. ఇది ఒక విశేషం - పద్యానికి సామాన్యంగా నాలుగుపాదాలు ఉంటాయి. అని అన్న శ్లే చరణానికికూడా నాలుగు పాదాలుంటాయని చెప్పవచ్చు. రెండుపాదాల పద్యాలు – మూడుపాదాల పద్యాలు – ప్రత్యేక పరిస్థితుల్లో అయిదు-ఆరు-పడు పాదాలపద్యాలు పున్నల్లో రెండుపాదాల చరణాలు – మూడు – అయిదు – అరు – పడు పాదాల చరణాలు కూడా వుండవచ్చు – చరణానికి సద్యానికి వాస్తవంలో పోలిక లేదు. పాదాల విషయంలో నైనా నామ మా తసామ్య మేగాని వేరే సామ్యం లేదు. పోల్చాలం లే పాటను పద్యాన్ని పోర్చి చూడాలి. పద్యం పూర్తి స్వరూపం - పాట పూర్తి స్వరూపం. పద్యానికి పాదా లుంటాయి. పాటకు చరణాలుంటాయి. పద్యానికి ఎన్ని పాదా లైనా ఉండవచ్చు-అనేకాలు – అంజేల రెందు మూడు మొదలుగా పాదాలుండవచ్చు – ఏకపాద పద్యాలు కూడా బ్రాజ్యక వ్యవస్థల్లో పుంటాయి. ఏ కైక చరణం కలపాటలున్నా పల్ల బగాని అనుపల్ల వితేకూడిన పల్ల విగాని ఉంటాయి. పల్ల విలేని మాతాచ్చందా లతో కూడిన పాటలుకూడా వుంటాయి. పాటల్లో పల్లవి లేకుండా అనుపల్లవి ఉండ

ేనరదు. అయితే పల్లవితో పాటు అనుపల్లవి ఉండాలన్న నియమం సార్వృతికంకాదు. అనుపల్ల వి ఉంటే పల్ల వి ఉన్నదన్నమాలే. కొన్ని పాదాలతో వద్యం పూర్తి రూపం దాల్చుతుంది. కొన్ని పాదాలతో పాట పూర్తిరూపం దాల్చుతుందా ? తార్చితే తాల్చనూవచ్చు తాల్చకపోవనూవచ్చు – పర్యాయంగా యీ వ్యవస్థనిలా ేపర్కొనడానికి కారణం పాట స్వరూపం పక – ద్వి – [త్యాది చరణాల]పై ఆధారపడి ఉండడం – ఒక్క చరణం కలపాటయి తే పద్యంచిలే రెండు – మూడు - నాల్లు-అయిదు ఇత్యాదిగాగల పాదాలతో (చరణానికి ఎన్ని పాదాలైనా ఉండ వచ్చు గదా !) పూర్త వుతుంది. ద్వి – త్యాది చరణాలుగల పాటయితే కొన్ని పాదాలతో ఒక చరణం పూర్త వుతుంది కాబట్టి అటువంటి చరణాలు కొన్ని వుం టేనే తప్ప పాట పూర్తి కాదు. అం టే పాట - పద్యం - పూర్ణ స్వరూపం దాల్చడంలో ఉన్న పాదాల పాత – పావళబ్ద నిర్దేశితాలయ్యే వాటిపాతపకైక స్వరూపం కలదికాదన్న మాట. పద్యంలో "పాద" శబ్దనిర్ధేశితాలు తమకైతాము స్వయంగా సేరుగా పచ్యభాగా లై అదిరూపు దాల్చడంలో పాత్ర వహించగా – పాటలో పాదశబ్ద నిర్దేశీతాలు తమకైతాము స్వయంగా నేరుగా పాటభాగా లె అదిరూపు దాల్చడంలో పాత వహించలేవు. పద్యంలో పాదం ఖాగం - పాటలో చరణం ఖాగం - ఆచరణంలో పాచం ఒక ఖాగం - పాటలో పాదాలవల చరణం రూపొంది చరణంవల్ల – లేదా చరణాలవల్ల పాట రూపొందుతుంది. అం టే పద్యంలో పాదాల స్వభావాలకు పాటలలో పాదాల స్వభావాలకు భిన్నత్వం పుస్నడని విన్నష్టమవుతున్నది. విభిన్న స్వరూప స్వభావాలు గల చద్యాల పాటల పాదాలను రెంటినీ "పాద" శబ్దంచేత నే యెలా వ్యవహరించారు ? పాటల చరణంలో భాగాన్ని ెలిపే పారళబ్దానికి – పద్యంలో భాగాన్ని తెలిపే పాదళబ్దానికి ఒకే అర్థమా ? భిన్నార్థాలున్నాయా ? ఒక కేల అర్థమైతే పద్యంలో స్వయంగా నేరుగా ఖాగమైన పాద నిర్దేశిత్వానికి – పాటలో స్వయంగా నేరుగా ఖాగం కాకుండా చరణభాగమై దానిద్వారా భాగమైన పాచని రైశీత్వానికి పక నామక అర్ధ సమన్వయత్వాలు ప విధంగా సమకూరతాయి? ఒక వేళ భిన్నా ర్థాలుం లే అవి యేమీటి ? పకార్దకాలు కానప్పుడు పద్యం - పాటలలో వుండే పాదాల స్వరూప స్వభావాలు విభిన్న మైనవేనని ఆమోదించక తప్పదు. కాగా వన్యం – పాటల పరంగా "పాద" శాదార్థ విచారణ మరికొంత చేయవలసి వుంటుందన్నమాట.

"పద" శాజ్దార్థా లే మో పాదమం లే యేమిటో గతంలో కొంతగు ర్తించాము అయితే పద్యానికి నాలుగు పాదాలుంటాయని [పాచీనలడణకారులు పేరొ్కన్నారు. నాలుగు పాదాలుంటాయని వారు చెప్పారే తప్ప నాలుగు పాదాలెందు వల్ల వుండాలో అందుకుగల కారణాన్ని యొక్కడా పేరొ్కనలేదు. [పాచీన లాడణికు డైన కవిజనా శయక ర్త

నాలుగు పాదంబులతో

నాలుగు పావళ్లు గూడినను పద్యము....

అంటూ చెప్పిన విధంగానే పెక్కురు లా శణికులు పేర్కొన్నారు.

ఆధునిక సాహిర్య వేత్తలలో విమర్శక ్రాముఖులలో ఒకరైన ్రీ రాళ్ల పల్లి అనంతకృష్ణ కర్మగారు

"కాని పరములనగా పారము-కాలు అన్న దే మూలార్ధమని చెప్పచచ్చను. తాత్ఫర్యవృత్తిచేశ రెండింటి, లేక నాల్గింటి, ఒక భాగము అనుసర్ధము రావచ్చను. సంస్కృళభాషయందు పరశబ్దమునకు ఎన్నో అర్ధములు కట్టు తాధ్పర్యసిద్ధములై నవి కలవు. ఈ భాగము అనుసర్ధము గల పరశబ్దము పన్యము అను చేరిలో నే అంత ర్గామిగానున్నది. పద్యం చతుష్పదం అన్నారు లాకణికులు. కాని ద్విపదలో రెండవభాగమని పట్పదిలో ఆరవభాగమని అర్ధమును ఈ పన శబ్దమిచ్చుచున్నది. కాని ప్రాయికముగా అన్ని భాషలందును పద్యమునకు నాలుగు భాగము లేయుండును. నాలుగుమూలల చౌకమం దే-చతుర్గకమం దే-మనదృష్టికి అంగము నహజముగా స్పష్టముగా అనుభవమునకు వచ్చునుగరా ! జయదేవుని గిం గోవించమునకు "అష్టపది" అను చేరుండుట స్పట్టనిద్ద మే-దానిలో ఒక్కొక్క పాటకు ఎనిమిది పదములు, నుడుగులు, కలుగుట అందుకు కారణము. కాని తెలుగునందును సన్నడమునందును భాగము అనునర్ధము పోయి "పదము" అనగా నిండుపాట అనియే అర్ధము నిరిచినది-. \*

అని పేర్కొన్నారు. పరశజానికి ఎన్నో అర్థాలుండవచ్చు. వస్యభాగాన్ని పాచం లేదా పదం అని యెందువల్ల అన్నారు ? పద్యానికి నాలుగు పాదాలుంటా యన్న ఖావం యెందువల్ల వచ్చింది ? పద్యపాదసంఖ్యకూ-పాదళజానికి ఉన్న సంబంధం యేమిటి ? యీ సంబంధంలో అర్థానికి వున్న పార్చా ప్రాధాన్యం యెటువంటిది ? అని ఆలోచించి ఒక సమన్వయాన్ని సమకూర్చవలని పున్నది. "పాది" పునగా "కాలు" అన్న అర్థముతో పారంభమై "భాగము"ను చేపట్టి-నాలుగుమూలలచౌకమును చూచి అష్టపదివరకూ వెళ్లడంలో కాళ్లెన్ని ? భాగ విభంససంఖ్యాపరిమితియెంత ? అన్న ట్రశ్నలు దృష్టికి రానందువల్ల పకాశాక్యం. సమన్వయాలు లోపించడంతోపాటు శాఖాచంకమణక్రయ కవకాళం లభించి సట్లయింది. పాగం అంటే కాలు అని అర్థం పున్నది-కాలుకు చరణానికి పర్యాయ పదమైన అసుగు శజ్దాన్ని కూడా "పారం" అన్న అర్థంలో ప్రాచీన లాడుదుకులు శరచుగా బొయోగించారు. "రెండవ అడుగున-మూడవ అడుగున-నాల్లవ అడుగుని" ఇత్యాది బొయోగాలు ఆయాపద్య పాదాలను నిద్దేశిస్తూ వివిధ సంధర్భా లలో చేశారు. "భాగ" మన్న ఖావంపద్యపాదాల విషయంలో ప్రాచీనుకున్న ళ్లేు కనబడరు. కాలు అన్న అర్థాన్ని డృష్టిలో పెట్టుకుని పన్యపాదాల సంఖ్య గురించి అలో చిస్తే కాళ్లు ఎన్ని లన్న బైళ్ళపాదాల సంఖ్య గురించి అలో చిస్తే కాళ్లు ఎన్ని అన్న బర్యపాదాల విషయంలో [పాచీనులకున్న ళ్లే కనబడరు. కాలు అన్న అర్థాన్ని డృష్టిలో పెట్టుకుని మన్యపాదాల సంఖ్య గురించి అలో చిస్తే కాళ్లు ఎన్ని లన్న బర్యపాదాలల సంఖ్య గురించి అలో చిస్తే కాళ్లు ఎన్ని అన్న బర్యపాదాల సంఖ్య గురించి అలో చిస్తే కాళ్లు ఎన్ని అన్న బర్యపారు పురన్కరించుకుని మానవ పాదాలను స్వీటిరిస్తే రెండే అపుతాయి. డార్విస్ సిద్దాంతరీత్యా నరుడు తొలువ వానరుడుగా నాలుగు పాదాలు కలవాడు కాబట్టి నాలుకాళ్లను గరిపాంచుచామా

\* సాహిత్యోపన్యాసములు (8) 🗟 తయ్యపదసాహిత్యము. పుట–11.

అం లే-డార్విస్ సిద్ధాంతం వాస్తరిక సత్య బ్రతిబింజరంగా ఆమోదించడానికి తార్కి కంగాను-సృష్టి స్వరూపస్వభావ వ్యవస్థా పరిణామపరంగానూ - ఖగీళశా(డ్ర) పరంగానూ-అవకాశాలు సకృత్తుగా సైనా కనిపించడంలేదు. మానవ పళు పజ్యాదుల పాదాలను దృష్టిలో ెట్టుకుని పాచసంఖ్య పర్పరచారా అని ఆలోచి స్తే-రెండుకాళ్లు గల మానవులు పడులు-నాలుగు కాళ్లుగల పశువులు ఇతర జంతువులు దృగ్గే చరమపడం జరుగుతుంది. ఈపద్ధతిలో ద్విపద చతువృదల (నాల్గ పాదాలుస్మ సృత్తాల) స్యవస్థ రూపొందిందని చెప్ప వచ్చు-కాని తిపద చతువృదల (నాల్గ పాదాలుస్మ సృత్తాల) స్యవస్థ రూపొందిందని చెప్ప వచ్చు-కాని తిపద చతువృదల (నాల్గ పాదాలుస్మ సృత్తాల) స్యవస్థ రూపొందిందని చెప్ప వచ్చు-కాని తిపద చతువృదల (నాల్గ పాదాలుస్మ సృత్తాల) స్యవస్థ రూపొందిందని చెప్ప వచ్చు-కాని తిపద చుట్టిది-స ప్రపర అష్ట పది-వంటి వాటి పాచ వ్యవస్థ రూపొందిందని చెప్ప వచ్చు-కాని తిపరంచుందుకు? ఒక జాత్ (పాణి పాదాలను దృష్టిలో ెట్టుకుని కొన్ని పద్య పాదాలు మరొకజాతి (పాణి పాదాలను దృష్టిలో ెట్టుకుని కొన్ని పద్య పాదాలు నిర్ణయించి వుంటారనడంలో సామంజన్యంగాని ఔ చిత్యంగాని ఉన్న దనుకోగలమా? వేద వాజ్యయంలోనే చతుప్ప బల్ పాటు ద్విపదలకు (తిపదలకు తదితరాలకు కూడా పి.సృ సిమ్లో ెట్టుకుని పాదినిద్దయం చేశారని చెప్పలేము.

చౌకం-చతుర్శం సౌందర్య [నదమనుకుంటే వేదకాలంనుంచీ [నయోగి తాలై [డసిడ్లాలైన ద్విపద త్రిపద-పట్టదాదికాలైన ఛందాలలో సౌందర్యానికి లోచం ప్రృధ్ధరాలనా ? చౌకానికి స్థానం ఉన్నదనగలమా ? నాలుగు పాదాలున్న పద్యంలో గణ క్రమ సమత్వమే గాని పైనుంచి క్రిందికి దమత్వం లేదుగదా !--చతుర్ళ దృష్టి పాదసంఖ్యకే కాక్ నిలుపు అడ్డాలలో, అంటే వామం నుంచి దకి.ణగతికి-ఉపదితల నుంచి అధోగతికి అకుర సంఖ్యలో కూడా ఉండాలిగదా !--ఈ దృష్ట్యే ఎన్న వ ఛందంలో పడ్యం ్రామ్రే.అంటే పాదానికి యెన్ని అతరా అంచి (పద్యం) ్రాస్తామో అన్ని పాదాలు ఉండవలని వస్తుంది. ఉదాహరణకు ఉన్నింమాల తీసుకుందాం-దీనికి పాదానికి యినమై అతరాలుంటాయి. చతుర్య ద్యత్తే యూ పద్యం పూర్ణంగా ఉండాలంటే యినమై పదాలు ఖచ్చితంగా ఉండి తీరాలి. అప్పడు చౌక-చతుర్య సౌందర్యం రూపొందుతుంది.

చౌకం దృష్టితో పర్యాలోకరం చేస్తే "ఉక్త" ఛందన్సులో వుట్టే రెండు ఓ తెండు మాదాలుండడానికే బీలులేదు. ఒకే ఒక పాదం ఉండి తీరాలి. రెండవ ఛందమైన "అత్యు క్త"లో ఫుట్టిన నాలుగు వృత్తాలకూ నాలుగు పాదాలు రంకువ కాకుండా రెండు పాదాల వంతున వుంటేనే చతుర్శం యేర్పడుతుంది. మూడివ ఫందమైన "మధ్యమ" లో ఫుట్టిన ఎనిమిది వృత్తాలకు నాలుగు పాదాలు కాకుండా మూడే మూడుపాదాలు మాత్రమే వుండవలసివస్తుంది. కేవలం నాలుగు పాదాలతో చతుర్గం యేర్పడే వృత్తాలు [పతిష్టాఛందంలో ఫుట్టిన పదహారు ఎల్లాలు మాత్రమే-అయిదవ దైన స్కరితిష్టాళందం మొదలు మిగిలిన ళందా లన్నింటికీ ఏకో త్రరాధికంగా పాదాలు రూపొందినప్పుడే చతుర్గం యేర్పడు తుందింలుపుడే చౌకంలో చూడాలనుకునే సౌందర్యం కనిపిస్తుంది. ఈ పద్ధతి వల్ల పద్య చతుష్పాద స్వరూపానికి-నిర్ణయానికి-పూర్తి గా భంగం యేర్పడుతుంది. కాగా చతుర్త సౌందర్య దృష్టిలో పద్యాలకు నాలుగు పాదాలు నిర్ణీ తాలయ్యా యనడంలో వాస్త వికత గోచరంకాదు –

కృత తెతాద్వాపర కలినానుకాలైన చతుర్యగాలున్నాయి. ఈ యుగాలకు నాలు గేసి పాదాలున్నాయి. కలికి నాలుగు రెట్లయి తే కృతయుగం. పాచీనులు పెట్టిన కొన్ని అధ్యాయాలలో నాలుగు పాదాలున్నాయి. –నజ తాలకు నాలు గేసి పాదాలున్నాయి. చివరికి ఓంకారాన్ని కూడా నాలుగు పాదాలుగా విథజించారు. ఖ<sup>గో</sup>ళశా.డ్ర్మపరంగా చతుస్సంఖ్య కొక విశిష్టత ఉన్నట్లు కనిపిస్తున్నది. అసలు "పాద"మంటే భాగం-అంశ అని మాత్రమేకాక నాలన భాగమన్న అర్థం కూడా పున్నట్లు కనిపిస్తున్నది-ఈ చతుర్భాగమన్న అర్ధాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకునే "పాద" శర్దించి నాల్గవవంతు అన్న అర్ధంకల పాతిక(పాదిక) శబ్దం వికృతిగా అవతరించి నిశ్యవ్యవహారంలో నిలచినట్లు కనిపిస్తున్నది. ఈ దృష్ట్యా చూచినా నాలుగవ భాగమన్న అర్థంతో చూచినా "పాద" శబ్దం పద్యాలలో అన్ని చోట్లా చెల్ల నేరదు-అర్థ సమవిషమాది పద్యాలలో అనలే చెల్ల నేరదు.

పాదం అంజే పొణికాలు-అడుగు అని మాత్రమే అర్థం కాక మనం కూర్చొనడానికి – వస్తువులు పెట్టడానికి కొన్ని పదార్థాలు చెయ్యడానికి సామాన్యంగా చెక్కతో రకరకాల పీటలు తయారుచేస్తారే ఆ పీటలకుండే కాలును కూడా పాదం అనే అంటారు-పీటకు కాళ్లు (కోళ్లు) రెండుగాని మూడు గాని నాల్లు-అయిదు-ఆరు-పడు-ఎనిమిది ఎన్నైనా వుండవచ్చును. పీటకు మూడు కాళ్లంటారేమిటా అని చటుక్కున సందేపాంచనక్కరలేదు. మూడు కాళ్ల పీట వుంటుంది. దీన్నే ముక్కాలిపీట అంటాం. సంస్కృతంలో దీన్ని టిపాదికి అంటారు. "త్రిపాద" అని అన్నా అనవచ్చు. నాలుగు కోళ్లన్న పీట లెలాగో వుంటాయి గదా! – పీటల పొడవు వెడల్పులనుబట్టి-అవసరంకొంది. నాలుగుకుమించి యెన్ని కోళ్లైనా అమర్చనచ్చుగదా ! పద్యాన్ని ఒక పదార్థ భావాదికమయమైన పీఠంగా భావించినప్పడు ఆ పీఠానికున్న కాళ్లుగా (కోళ్లుగా) పాదాలను భావించవచ్చు-ఈ దృష్ట్యాద్విదగ – త్రివరించువ్నదావంచపడ-షట్పదాన భావించవచ్చు-ఈ దృష్ట్యాద్విదగ – త్రివరాగు సంఖ్యాపరిమితిలో పికాక్యత సమన్వందూలకు లోనవుతాయి.

చదం (పాదం-కాలు-అడుగు) కలది పద్యం లేదా పదం కానచ్చునుగదా ! చదమం కే అడుగు-అడుగు అన్నప్పుడు కేనల పాదనామక మైగ అడుగు-చరణం అని మాత్రమే మనం అనుకోనక్కరలేదు. పదమం కే పార ని శేషపం- చరణ ని శేషపం-అనగా పాదన్యానం-విన్యాసం- అడుగుతీసి అడుగు బేయడం - అడుగు ఉంచడం అన్న అర్థం కూడా చెప్పవచ్చు-కాగా ఎన్ని పాద నిన్యాసాలుం టే అన్నింటి కే ఆ సంఖ్య పరిమితమవుతుంది కాబట్టి వివిధ సంఖ్యాత్మ కాలైన పాదాలు గల పద్యాలన్నీ పరిదావ్యాలవుతాయి-పల్లవిచరణ రహితాలైన మాతా చ్ఛందస్సులు గల పాటలు కూడా పరిగావ్యాలవుతాయి. ఎన్ని అడుగులు వే స్తే. (పాదన్యాసాలు చే స్తే) అన్ని పాదాలు లెక్క కాబట్టి అన్ని. పాదాలతో ఉద్ది పద్యం పూర్తి అవుతుంది.

S-1c

పాద విన్యాసాన్ని దృష్టిలో పెట్టుకునే వృత్తాదుల పాదవ్యవస్థను [పాచీన కాలంలో సంస్కృత లకుణకారులు... పేదర్దులు... యొవ్వరచారనిపిస్తున్న ది... ఈ దృష్టి ఉండబాట్టే పద్యంలో అంటే సంస్కృత ల్లోకంలో ప పాదానికి ఆ పాదం పద విచ్ఛేవంతో జెగిపోవాలని నియమం పెట్టి దీనికి పాదాంతం అని పేరు పెట్టారు. [పాణి నడుస్తున్న ప్రభుతులుగు తీసి అడుగు వెయ్యడంలో ఒక దాని తరువాత ఒకటిగా అడుగు వెయ్యబడుతున్నా ... అడుగులు వెయ్యడంలో అనుస్యూతత పుంటున్నా అడుగుల మధ్య ... స్థలావకాళం పూర్తి గా వుంటుంది. పదన్యాన నిష్ఫేవం తప్పక దేనిక దిగా జరుగుతుంది. కాగా యూ అడుగుల వ్యవస్థను దృష్టిలో పెట్టుకుని పాదాంత పరపిచ్చేవంతో సహా పాపభాగాన్ని సంస్కృత భాషాఛందో రహాస్యజ్ఞులైన మహార్లులు రాంద్నరచినట్లు కనిపిస్తున్నది.

తెలుగులో పాదవిభాగం ఉన్నా నిత్యంగా పాదాంత పద విచ్ఛేద పూర్వక మైన నియమం- పద్యపాదాంతం పదాంతమై "తరువాతి పాదంతో లంకెలేకుండా వ్యవస్థకు భిన్నత్వం యేర్పడినప్పుడు దే.రూపంగానూ సార్ధకత లభించదు. పాదాంతంలో పదం విచ్ఛేదంకాకుండా శబ్దం తొలుతనో మధ్యనో పాదం ముగిని ఆ ముగింపు పదాతరాలు ఒకటి రెండుగాని అంతకు మించిగాని యెన్నైనా -తరువాళి పాదంలోకి వెళ్లాయం టే...అది... ట్రాణి అడుగు వేసి...తీసి...తిరిగి శరువాత వేసే అడుగు రాగు దూరంలో కాకుండా...అంతకుముందు వేసిన అడుగును ప్పెంటి-అంటి పెట్టుకుని వెయ్యదం వంటిది కాగలదు. మామూలుగా కాలుతీని ా లైల్ కాలు వేడి చెపివ చెలిసిన 'పాణి తన' అడుగులతో ఒక స్థలాన్ని కొలుస్తున్న ప్ప -డేవిధంగా అనుగుమా-అపుసుకూ మధ్య ఖాళీ వుంచకుండా-అడుగునంటి అడుగులు <u>శేస్తే</u> ఆ అడుగుల కెటువంటి అనుస్యూత మైన విశిష్టమైన అనహజమైన సంబంధం కనిపిస్తుంది. స్థలాన్ని కొలిచేటప్పుడు అవనరాన్ని ఇట్టి విశిష్టంగా పోసే అడుగుల కొలకల పాడ్ న్యాసం మాంచనికి నహజస్త మైదీ–న్యాపి మైదీ–సాందర్య కారకమోదీ కాశే కాడుగదా ! కాగా రెలుగు క్రులు బ్రవేశ పెట్టిన పాదాంత పదవిష్ట్ రాజాన్యామ్మతం పారవువస్థకు భాృమైనదని తేలుతున్నది. పావి భమార్వకొమై అపావి వ్యవంటి అకిరమన్ సృక్షడుతున్నది.

కద్యాల్లో పాదాన్ని పావం అన్నా చరణం అన్నా ఒక జేనని ఆ రెండు పదాలు 'ఎ్ కాగా ఫ్రాలో ' యోగి తాలవుతున్నాయని యింగకు పూర్వమే సెర్రంచాం. అయికే పాటల్లో కొన్ని పాదాలు ' రిసి చరణం అగబడుతుంది... కొన్న చరణాలతో పాట హుపాంపుతుంది కాబట్టి పద్య సంబంధంగా పాద పర్మె యిచ్చి యూ అర్ధనమ్వుయం చరణాలుగల పాబల పాదాలకు వర్షించదు. కొన్న పావకన్నా సాలవల్ చరణగి పాదాలను గ్రిహించినా...యా పాదాలతో చరణం పూర్తి రూపందాలుస్తుందిగాని పాట పూర్తి రూపందాలు సేరదుగదా !... పదాలతో పద్యం అయికట్టు పాదాలలో (పదం) పాట రూపొందదు...పాదాలుగల చరణంతో పాట రూపొందుతుంది. పాదం అంటేనే చరణంకదా ! చరణమంటే పాదం (అడుగు) అని అర్థంక దా! మరి పాదాలుకలది చరణం అనడంలో ఔాచిత్య మేముంది ? చరణంలో పాదాలుంటాయనడంలో అర్థమేమిటి ? అని యొవరైనా ఆ జేఓపించగలరు. అందువల్ల నే పద్య పాదాలపరమైన "పాద" శజ్దానికి—పాటల లోని చరణాలలోని పాదాల పరమైన పాచళజ్దానికి అర్ధన్వరూప సందర్భాలలో సంబంధం సమన్యయం కుదురదని గతంలో నే పేర్కొనడం జరిగింది.

అయినప్పుడు చరణగతమైన భాగాలనుకూడా పద్య భాగాలను పాదాలన్న శ్లే పాదాలుగా వ్యవహరించడానికి కారణం యేమిటన్న [పళ్న ఉదయిస్తుంది. "పద శల్దం పాదశ భానికి పర్యాయపదమని లోగడ వాయడమేకాక పదములు కలది... వదనంబంధ మేరది పాదం కావచ్చునని కూడా పేర్కొనడం జరిగింది. "వద" శాబ్దానికి సంగీతశా స్ప్రాపరంగా "కళాస్థానభేదం" అన్న అర్థం వున్నది. విశిష్టతాళ పరమైన యీ కళాస్థానభేదాన్ని ఆర్ష సంగీత చర్యజ్ఞులు "పదం" అని అంటారు. తత్పద సంబంధమైనదే...అం టే తన్కాళాస్థానానికి సంబంధించింది కాబటి "పాదం" గా పేర్కొనబడింది. పాచనామకాలైన కళాస్థానాలు—చరణానికి—రెండుగాని మూడుగాని నాల్గుగాని అంత కెక్కువగాగాని పుండవచ్చు-చరణానికి పాదా లుంటాయి. అని అం కే "కళాస్థానా"లుంటాయి అని అర్థం. కాగా శబ్దం ఒక్క కే అయినా పద్య భాగనామక మైన పాదశబ్దానికి చాటలోని చరణభాగ నామక మైన పాదశ జానికి అర్ధవ్యవస్థల్లో నే భిన్నత్వం పున్న దన్న మాట. అయినప్పుడు పద్య పాదాల వ్యవస్థలూ సాటల్లో చరణాంతర్గమయ్యే పాదాల వ్యవస్థలూ సమన్వ యంతోగాని పకావాళ్యతతోగాని ఆవళ్యంత లేనేలేదని చెప్పవచ్చు—మరొక విశేషం సద్యపాదాల నిషయంలో మరం గుగ్తించవలసి వుస్పది. కొన్ని పద్యాలు రాగాలకు—శవణేపయమైన రాగాలకు—లొంగకపోవచ్చు. లొంగిన పద్యాల పాదాలకు—పాడడానికి—పాటలవలె రాగతాళలయయు క్రంగా పాడడానికి వీలైన పద్యాల పాదాలకు కూడా కళాస్థానం పుంటుంది. ఈ దృష్టూ పాటలలోని చరణాలు పాదాలను\_కళాస్థానార్ధకపాద శబ్దవాచ్యాలుగా పేర్కొన్నళ్లే పాడ డానికి కి లైన పద్యపాదాలను సైతం తల్క శాస్థానాగ్గక పాదశబ్దనామ ని రైశీతాలుగా ేపర్కొ సవచ్చు.

జయ దేవుని గీత గో పెండగత "అష్టనదు"ల్లోని "పదళబ్దని ర్దేశితాలు పాదాలూ కావు- చరణాలూ కావు. అష్టనదాలు (పాదాలు) ఉన్నాయి కాబట్టి అష్టనది అనబడిందని పేర్కొండామా అంజే వాటిల్లో చరణంతణం వున్నట్లు కళా స్థానాన్మకమైన తాళలయాన్విళమైన పాదవ్యవస్థ వున్నట్లు కనిపిస్తున్నది. పోనీ పాదాళ్ళు కాలైన చరణాలే యెనిమిది ఉన్నాయందామా అంజే "పద" ళ జ్దానికి చరణంఅని అర్థంచెప్పి "అష్టవది" యెనిమిదిచరణాలుకంది అని అర్థంచెప్పాలి-ఎనిమిది పాదాలుకలది అని అర్థం చెప్పనే రాదు. అయినప్పుడు త్రిపది పట్పదుల నంటిది "అష్టపది" కా నేరదు. పద్యాన్మ కాలైన అష్టపదులు – గీతాన్మ కాలైన అష్టపదులు విభిన్నాలనుకుంటే యే యిబ్బందీ ఉండదు.

# తెలుగులో పదవాజ్మయం

చిలవలు పలువలుగా జానపదుల్లో సెకం తరతరాలుగా మూడుపూవు లారు కాయలుగా విలసిల్లిన గేయరూపమైన పదవాజ్యయం తెలుగులో యెప్పుడు పారంభమైనదో చెప్పలేము. నన్నయ నన్నె చోడులకం టే బాగా పూర్వమే అవతరించిందని చెప్పవచ్చు. పాల్కు రికి సోమనరచనలపల్ల ఆతని కాలంలో గానం చెయ్యబడే పదరచనలు కొన్ని తెలుస్తున్నాయి. ఆ రచనలనామాలు–నామాలవల్ల కొన్నిటి స్వభావంమాత్ర మే మనకు అవగాహనఅవుతున్నదిగాని అసలు వాటి స్వరూపం యెటువంటిదో గుర్తించడానికి అవి కావ్యాలవంటి యితర రచనలవలె మనకు బాతలో లభ్యంకాలేదు. గేయసాహిత్యం పారంభమైనతరువాత దాదాపు ఆరేడువందల సంవత్సరాలవరకూ మనకు వాటి న్వరూపం ఒక పద్ధతిలో లభ్యంకాలేదు. బహుముఖాలుగా అపతరించిన పదాలలో సంకీర్తనాపరాలైన పదాలు అన్న మాచార్యరచనలు మనకు లభించాయి. అన్నమాచార్యులు యితర రచనలతోపాటు కేవలం శృంగారసంకీర్తనలేకాక అధ్యాత్మనంకీర్తనలుకూడా రచించాడు. "పదకవిత" శాబాధం తెలియనివారికి పద్య- గేయ రచనలు ఒక కోవకు చెందిన వేనన్న జ్ఞానం లేని వారి అంధ త్వాన్ని రూపుమాపడానికి సంస్కృతంలో ''సంకీర్తనలశుణం" అని ఒక లశుణ గంథం సృజించాడు. అన్నమాచార్యు లేకాక అతని అర్ధాంగి తిమ్రస్క, వారివంశీయులు చినతిరుమలాచార్యులు-చిన్నయ్య-తిరు వెంగళనాథుడు - తిరువెంగళచ్ప- పెదతిరుమలాచార్యులు - (శ్రీనివాసాచార్యాదులు కూడా వివిధ సహకవితాకర్తలగా వెలుగొందినవారే. అన్నమాచార్యులు మొదలు 19 వ శ తాబ్ధ్యంతంవర కే కాదు నేటివరకూ పెదకివిత బహుముఖమై విస్తృతంగా అవశిరిస్తూ సేఉన్నది. అన్న మయ్యతరువార అమేయమై అపూర్వమైన సహాసాల కొలది అమృచరసపద పదాలను ధారావాహికంగా వెలయించిన ఉన్నతయ్యకు తెలుగు చదవాజ్యయంలో మకుటాయమాసమైన స్థానంఉన్నది. క్రిగా శా 15వ శాతాబ్దంమొదలు 19వ శాతాబ్దిచివరివరకూ పోలుగంటిచెన్న శారి, చ్రక్షురి రాఘవాచార్య, కందుకూరి ట్రదకవి, జేుకుమళ్ల రంగశాయి, జాలపాపాంబ, పరమానందతీర్థయతి—రామ్ బహ్మాయోగి — నిముషకపిరామయ్య, శేషాచలకవి, ఉదయాచలకవి, [పభృతికవులు ఆంద్ర తెలంగాణా పాంతాలలో **పదో ఒ**క ພາສາອີ ສະເຣລັສັ ສະໜາບສະສາວີ-ພະແຫາດຊີສິສາອີ ເຣົ່າ ອາ 17 ສ ళతాడ్డిపూర్వంనుంచీ రఘునాధనాయకుడు, ఏజయరాఘవనాయకుడు, రంగాజమ్య--పురుహిత్తమదీజితుడు- కోనేటిదీజితచంటుడు, మన్నారుదేవుడు-చల్ల సూర్య – పెద కెంపరాయర్లు - రీరవవదనరాజు – నారాయణకీర్థులు – శహజీ-ా వాసు దేవక వి, నివ ్రి శేషాచలపతిక వి... కర భోజీ...తుకో ఓజీ (తుళుజరాజు).... బాలక వి సుబ్బన్న **- రాము వి...్** ర్భాగిరి రాజు వి..అస్ని తానం వెంకటాంబ - తిరుమలక వి... పకోజీ.. భాస్కర శేషాచంకవి – ఆలూరికుప్పన్న – పిన్నబయలాచార్యులు – నుదురుపాటి వెంక స్న – మాతృభూతక వి– మెరటూరు వెంకటరామశా ట్ర్రీ – త్యాగరాజు–శివాజి – రచించారు. 🔄 శా 15 వ శాతాబ్దంమొదలు 占 శా 19 వ శాతాబ్దంచివరివరకూ

ఆం(ధసంస్కృత తమిళ కన్నడ హిందీ మహారాష్ట్ర మొదలైన భాషలలో బహు ముఖంగా సంకీర్తనాపరమైన పదరచనలు అనేకమంది విరచించారు. అన్న మాచార్య స్థిపతులు - జే తజ్ఞాదులనలే అణ్ణాచ్చి అయ్యర్ -అమృతలింగంపి 🚠 నిరాజు– రామరాజు–త్యాగరాజాదులవలె చిరస్మరణీయులై సంస్కృతాది భాషలలో (వవీణులై సంగీతకశాశాడ్ర) పారంగతులై విలసిల్లినవారు సాధారణంగా సాహిత్య[వహంచానికి తెలియకుండా మరుగునపడిఉన్న వారు పెక్కు మందిఉన్నారు. పురందరదాసు చండీదాసు [పభృతులు సు[వసిద్ధులే-కేవల సంగీత[పపంచానికి అందులోనూ పరిశోధకులకుతప్రేకానికి తెలయనివారు వెంకటరమణదాను-వెంకటస్వామినాయుడు-వెంకటరమణయ్య - కో జేశ్వరయ్యర్ -అతాణఅప్పయ్య-అయ్యా ఖాగవతార్ - పభృతులు అంద రెరిగిన వారు కారు. నారాయణీర్థల కోవలో చేర్చవలసిన వారు పెక్కురున్నారు. తంజావూరు రామారావు-లక్ష్మీ కాంతమహారాజు – అచ్యుత నాయక్ – కార్యేటినగరం గో విందస్వామయ్య – కూవనస్వామయ్య – పైడలగురుమూరిశార్మ – రామానందయతిందులు–గోవింద దీ& తార్ - చంద్రేఖరసరస్వతి - చిదంబరనాథయోగి - ఆడాచ్చిఅయ్యర్ - అమర సింగ్ మహరాజా-ఆదియప్పయ్య-గో పాలయ్యర్ - చిస్న స్వామీదీ&తర్ - చొక్క నాథ నాయర్ –అసంతపదృనాభస్వామి – ఆదిమూర్తి అయ్యర్ – చల్ల గారికృష్ణయ్యర్ – గో పాళ్ళ జ్ఞారణ – రాజాపూరుచిన్నయ్య – చిన్న స్వామిచానరి – దురై స్వామి అయ్యర్ - గ జిళ్య్యర్ - వెంకటరమణభాగిన తార్ - మొద లైనవారు భదాచల రామదాసు–త్యాగరాజుంచలే తెలుగు తమిళాదిఖాచలలో เริ่ม สม 1500–1880 మధ్యకాలంలో దడిణాంద్రంతాలలో జీవించి పరవాజ్యయాన్ని నిర్మించి గానం ేల చేసి తనియించి తరియించినవారే—బీరిలో పెక్కురు తెలుగు—తమిళం—తెలుగు— కన్నడభాషలలో రెండిటా పైదుష్యం కలవారై సంకీర్తనరచనాగాన మహా ై భవాన్ని మూడుపూవు లారుకాయలుగా పరిపోషించినవారే...

్రపాచీస్ కాలంలో భ క్రి వదాలు...ఆధా్ట్రత్మక వదాలు అవతరించినోల్ల నీతి పదాలు...హాస్య పదాలు..శృంగార పదాలు...వివిధ స్తుతివదాలు కూడా అవతరించాయి. దే పతలనుస్తుతియిస్తూ పాటలు బాయబడినోల్లే రాజులను వారి సామంత బ్రభువులను నుండులను స్తుతియిస్తూకూడా పాటలు బాయబడేవి.

ఆంద్ర నాయక రాజులు తమ పరిపాంనా కాలంలో కివిపండితులను అనేక మందిని ఆడరించి పోషించి సంస్కృత – దేశ భాషాసాహి త్యాలను పరిపరివిధాల పోషించారు-నాయక రాజులతగువారు ఉంజావూరు రాజధానిగా ద& డాంద్రాన్ని పరిపాలించిక మహారాష్ట్ర క్షమపులుకూడా నాయక రాజులకు దీటువచ్చేట్లుగానే సంస్కృత – దేశ భాషాసాహి త్యాలను కి విపండితులను పరిపోషించారు – మరింత (వశంసనీయంగా మనం చెప్పకో నలసిందేమం లే శాహజీ పకృతులు మహారాష్ట్రియులే అయినా తాము స్వయంగా సంస్కృతంతో పాటు ఆంద్రాది దేశ భాషలను నేర్పుకుని పాండితీగరిమను సంపాదించి రచనలుచేసి కవిరాజులుగా వెలుగొందడం – నాయక రాజులకాలంలో గాని ఆతరువాత మహారాష్ట్ర రాజుల కాలంలో గాని వెలసిన భిన్న భిన్న రూపాలలో అవరరించినపదాలు వివిధ గంథాల

#### xxxviii

రూపంలోగాని సంకలనం పద్ధతిలోగాని వైతేనేమి మొత్తం 40 గంథాలు పైగా తంజాపూరుసరస్వతీమహలులో ఉన్నాయి. ఈ 40 గంథాలలోనూ వివిధపదాలు యా 1కిందినిధంగా ఉన్నాయి.

- (!) త్యాగరాజస్వామి కీర్తనలు—M. 693 A. ఒకటి...
- (2) కేష్మతయ్యపదాలు-B. 11522 C. ఒకటి..
- (8) త్యాగేశపదాలు-B. 11187-M. 175-B. 11630 మూడు.
- (4) వెంక జేళపదాలు-B. 11658-M. 174. M. 40 మూడు.
- (5) ఇతర కీర్నలు—B. 11652 ఒకటి.
- (6) పాటలు-M. 694-B. 11605 D మొత్తం మూడు పతులు.
- (7) వర్ణములు గీతములు—B. 11612 ఒకటి
- (8) స్వరజతి-B. 11605 ఒకటి....
- (9) శాహజీయము. శాహరాజసాహిత్యము (ఈ ేపరుతో కూడా పాట లున్నాయి)- B. 11628-B. 11635-B. 11627- ేర్లతో మొత్తం మూడు బ్రతులు-
- (10) కీర్తనలు (శృంగారమయాలుళూడా)–B. 11652 ఒకటి....
- (11) నానావిధకీ ర్తనలు-పదములు గీతములుగా- M. 14 M. 42 B. 11662 - B. 11661 - B. 11660 - M. 24 ఆర్బుతులు-
- (12) నీతిపవములు B. 11663 B. 11665 B. 11664 మూడు ....
- (13) పదములు B. 11643 B. 11606 B. 11641 B. 11647 B. 11638 - B. 11636 - B. 11644 - B. 11634 - B. 11640 - M. 136 -M. 482 - B. 11521 - B. 11648 - B. 11646 - B. 11639 - B. 11657 - M. 694 (పతులు పదిశాము –.
- (14) శృంగారపదములు- B. 11632 |పతి ఒక టివంతునా ఉన్నాయి-.
- 18 వ సంఖ్యగాయిచ్చిన 17 (పతుల్లో చివరినుూడు) ఓతుల్లోనూ ీర్తనలుకూడా ఉన్నాయి-M. 136 (పతిలో శృంగారపద్యాలున్నాయి-.

వీటిలో కొన్నిటి రచయితలు త్యాగరాజాదులన్న సంగతి తెలుస్తున్నది-[పస్తుతం [వకటితమవుతున్న గ్రంథంలోని తొలిభాగంగా ఉన్న పాటలు—B. 11632 (14 సంఖ్య) [పతిలోనివి. రెండవభాగంగాఉన్న సీనచచ్చాలు M. 136 [పతిలోనివి-

## కర్త యెవరు ?

రాగతాళశుద్ధి శబ్దశుద్ధిసౌష్ఠనమూకలిగి ఉదాత్రస్థాయిలో వుశ్వ యూ శృంగారపదాలను యొవరురచించారో చెప్పలేము. ఒక పడతి-లేదా కొందరు పడతులు కొన్ని కొన్ని పాటలు-యొవరికిచారుగా పాడినట్లుగా ఉన్న యూ పాటలను ఒకానొక కవయ్పిత్యేరచించిందో కొందరు కవయ్పితులు రచించారో-కపులేరచించారో చెప్పలేము. కపయ్పతులు యిండగా శృంగారరస సంభరితాలైన పదాలు రచియించగలరా అని మనం సందేహించనక్కరలేదు-విజయరాఘవుని కాలంలో శ బ్దశ క్తికల రచయితిగా వెరిగి కనకాభిషేక్త అయిన పసుపులేటి రంగాజమ్మ విచిత్రర పత్రికాళర రిఖతవాచికార్గాహన్ ప్రవీణ, తత్రితి తికాళత స్వహస్త లేఖన [ పళ స్త్రీ క్రి కల దేకాదు అతురితాష్ట్ర ఫాషాకవిళ సర్వంకపమినీషా వి శేష కారదమా త్ర మేకాదు... రాజనీతి విద్యా విశారదమా త్ర మే కాదు. ''శృంగారరసతరంగత పదక విద్వమహనీయమతి స్ఫూర్తి విద్వత్కవి జన స్త్రవీయ...' అనికూడా పేరొక్కడం జరిగింది. ఇంతటి మహానీయమతి స్ఫూర్తి ఒక్క రంగాజమ్మమా ల మేసిని మనం యెందుకు భావించాలి ? ఇటువంటి స్ఫూర్తి ఒక్క రంగాజమ్మమా ల మేసిని మనం యెందుకు భావించాలి ? ఇటువంటి సండ వచ్చునుగదా !...ఆయితే యూ పదాలు కేవలం క పయితులేర చియించి పుంటారని చెప్పలేము. వివిధకావ్యాలలో దగుసంచర్భాలలో ( స్ర్రీ విరహాది వర్హ కరిమ స్వ స్వానుభూతిగల పడతులవలెనే కవయితులవర్ణనలను మించి భావించి ఎవరో ఒకరిద్దరుగాని మరికొందరుగాని కవులే రచియించినారచియించివుండవచ్చును. సరస్వతీమహలులో నే ఉన్న ''పదములు'' మూడు ప్రకులలోగల చివరపాటలో ''గిరిరాజకవినుత నిగిరాజనున'' శ బ్దాలు ఉపయోగింపబడ్డాయి.

> — పాయపెందవొడి నాపైనివేయకు మొక్కెష మాయత్త కోపగత్తారా గిరిరాజ రవిమంతరథోజనృపా ! నమ్మ యునికేళిగూడ వేరా — (B. 11638-చివర)

\_\_\_`<sup>\*</sup>ేరరాకురా శాహాజేం[దా చేరరాకురా

చేరరాకురా చెలువుడ! యిప్పడు మావారుచూడబో యేరు

(పుస్తక ) పారంఖం)

నింద్యావార్తలు యిందూగిరిరాజ**నుకు**ండు అందముగినూ

(B. 11636 -- పు ్త్రంముగింపులో)

\_\_\_' సదయుడగిరిరాజ**ను**్! నీ రొమ్మువ

చెదరిసగంధమందము

మనమున శా పాంగదముగుద**ను** గూడినచందము

(B. 11634 పుస్తకంతుదిపాటలో)

శాహజీ శరభోజీల పేర్లు పేర్కొనబడిన యీ పాటలు గిరిరాజకవినామ సంకలితా ై పున్నాయి. కాగా వీటికర్త – సు పిసిద్ధకీర్తనకర్త అయిన కాకర్ల త్యాగారాజుకు తారతయిన గిరిరాజకవిలని స్పష్టపడుతున్నది. "పాయక గంధమిడి" ఇత్యాది పదాన్ని గుర్తి స్తే గిరిరాజకవి యీ "శృంగారపదాల" వంటి పదాలు రచియించినట్లు స్పష్టపడుతున్నది...ఈ గిరిరాజకవి తంజావూరులో రెండవ శవాజీ ఆస్థానంలోను అతనికరువాళ పరిపాలకులైన అతనిసోదరులు శరభోజీ... తుకో ఓజీ (తులుజ) ల ఆస్థానంలోనూ కవిపండితుడుగావున్నాడు. ఈ పదాలను గిరిరాజకవి రచియించాడేమో చెప్పలేము.

ఈ పదాలలో అన్నీ ఒకేఒక్కరాజునుదేశించి బాసినవికావు- పకోజీమీద (సామి దయజూడుమీ వేళ-16 పుట) శాహజీమీ $ar{lpha}$  (కాని కానరానివగ లెల్ల 25 పుట) శరభోజిమీన (ఇదిసమయమురా, దయజూడరా--రివ పుట) పెక్కు పదాలు తుళుజ రాజుమీన ఉన్నాయి..అయితే "తుళుజ" శబ్దం పకోజీ - శాహజీ - శరభోజీ... తుక్కోజీలకు అందరికీ ఉపయోగింపబడింది. ట్రస్తుత్వగంథంలో ముదితాలైన పదాలు మొత్తం 68-చిట్టచివరిపదాలు మూడూ (30-31 పుటలు) మంగళ హారతులు....11-12 పుటల్లో ఉన్న "తరుణిరా !" ఇత్యాదిపదం ఒకానాకి పడతి నుద్దేశించి ప్రేంట్రవిమతుడైన తుళుజరాజుపాడినది. ఈ సంకలనగ్రంథం మొత్తంలో పురుషుడుపాడినపదం యిది ఒక్కటిగానే కనిపిస్తున్నది. 15వ పుటలోఉన్న "కే జము సేయ కే" ఇత్యాదివదం ఒక యువతినుదేశించి ఆమె సఖ పాడినది. 19వ పుటలోని "చూడ పెరామ !" ఇత్యాదిపపంవల్లో తుళుజరాజు శృంగారచేషలు వ్యక్రండబడ్డాయి. 28వ పుటలోని "కోలెన్న కోలెస్న కోలెస్న కోలెస్న కోలెస్న కార్యాదిపదంలో లా డ తుళుజరాజ కేవలం మవగిజంమీచ మార్కం జేయునివ లె రావడం వర్ణించబడింది. ఈ పడంచివర ''సామితుళుజేందుండు'' తరువాం తిరిగి ''కో లెస్సి కో లెస్సి'' చ్రణం పునరావృత్తమవుతుంది. 14వ పుటలోని ''మననుఒకటిగానుంేటి'' ఇత్యాదిపడంలో చెక్కిని దూరడృష్టికల విశాలహృంయమలవడడల నీతి బోధచేయ బడింది. 292 ప్రతో "పొట్టనిమేత్తము ఉనులుపోటిచేసేరు" ఇత్యాదిపదంలో ఈర్హ్టాద్వేష సంకరితులైన హరాస్నిభుక్కుల లంచగొండులను ఆస్మవంచకులను దూషించడం జరిగింది. ఈ ఆరుపదాలు తిస్ప మిగిరిపదాలన్నీ శృంగార రసార్ధకాలే.

## ధాతు--మాతువులు

"ధాతువ అంటే నంగీతాంసైం మైసి నాద బంధం మాతువుఅంటే సాహి త్యార్మిక మెసి కె డ్డి బంధం. కొబ్జ బంధం యో గురులఘువుంపై నుంలో సాగందో నాద బంధం కూడా నరిగ్గా అదే గురులఘువుంక్రమంలో సాగేటట్లు పాడేపద్దతిని మాతు పరధానగాన నద్ద తి-మాత్రిల గుణక భాగిహిరి ములద్వారా ఒక తాకంలో నిపాటను తాళగతులు మార్చిపాడడం నాట్యక ళాకారులకు అనుళ పైకోవద్యం-అప్పడు గురులఘువుల న్వభావాలు కొద్దిగా మారతాయి-అప్పడది ధాతు ప్రధానమవుతుంది." అని కొంచింటారు.

ఒళ తాళంలో ఉన్న పాటను మరొకతాళంలోకి మార్చిపాడడం అనుభ పైక

<sup>| పబం</sup>ధావయవో ధాతుః సచతుర్ధానిరూపిత్రః ఉద్దాహి ర్థమ స్పరితతో మేలాపట్రు హె ఆభోగా శ్చేతి తేషాంచ్రమాల్ల జ్యూఫిదధ్య పేా ఉగ్రావాణ (పథ మోఖాగ<u>్ స</u>తో మేలావు సృ<sub>ర్థి</sub>తణ ౖధువత్వాచ్చౖధువః వశ్చాదాభోగ స్థ్యంతి మామతః ြုံသာဆိုကာစစ် ဆာဖ်ထာလပ် သာ<sub>စ်</sub> သူ တာဍိုင်း။ స**తు**సాలగసూడస్థరూప కేష్యేవదృళ్య తే వాతపిత్త క ఫా దేహధార ణా**ద్దాం**త మోయధా వవమే తే వబంథస్య ధాతవో దేహధారణాత్ 1

అని అనంతరం (పబంధ–వస్తు–రూపక నామాలతో నిబద్ద సంజ్ఞాతయాన్ని ేవిర్కొని యీ టిందివిధంగా ధాతుభేదాలు పేర్కొన్నాడు శార్జ్ దేవుడు.

నిబద్ధమనిబద్దంతద్ ద్వేధా నిగదితంబు దేం బద్ధం ధాతుభిరం 77 శ్చనిబగ్గమభిధీయ తే

అనికూడా వక్కాణించాడు.

వాజ్మాతురుచ్యతే గేయంధాతురిశ్యభిధీయతే តាមឲាកីលាចមិនសេទីលា៖ សំតាក្តីឈំទាប់ទំនា అన్నాడు – అనంతరం శాబ్దానుశాసనజ్ఞానాదివిషయాలుచెప్పి అనుచ్ఛిష్ల్ష్ నిృంధోనూత్న ధాతువినిర్మితిశు సరచిత్త పరిజ్ఞానం (పబం ఛేము) పగల్భ తా దుతగీతవినిర్మాణం పదాంతతవిదగ్గతాగ తిస్థానగమక పాడి వివిధాలపి నే పుణమ్ అపధానంగుణై రేభిర్వరోవా గ్లేయకారకణ విద ధానోధిక ంధాతుంమాతుమంద స్త్రుమధ్యమః ధాతుమాతువిద సౌఢం (సబం ధేష్యపినుధ్యముణ రమ్యమాతు వినిర్మాతా స్థామామంద ధాతుకృత్ వరోవస్తుకవిర్ వర్ణక ప్ర్మధ్యమఉచ్య తేగ కుటికొరోన్యధాతాతు మాతుకారః | పకీరితం

శార్ జదేవుడు వాగేయకారలకుణంచెప్తూ

వేద్యంమాత్ర మేకాదు. అల్పాల్పతాళజ్ఞానం వున్న వారికెవరికైనా వేద్యమే అవుతుంది. తాళజ్ఞానంలేనిచారైనా తాళంమార్పులవివరాలను చెప్పలేకపోవచ్చును గాని-మార్పువచ్చినవిషయం గుర్తించగలరు.

్రవతిపాద్యవి శేషంవల్ల గసాలంకార భేదంచేళ సాహిత్యంలో (మాతువులో) నూతనత్వం యేర్పడుతుంది. లయ్గమాణవి శేషంవల్ల తాళాలకు నూతనత్వంవస్తుంది. తాళవి[శామంలో వి శేషవి[శామస్థితిఉంటే లయకు నవన్వం సమకూరుతుంది. ఈవిధంగా నే రాగాంశ భేదంచేగ ధాతువుకు...ధాతు మాతు తాళలయాదులకు సైతం నవత్వంరావచ్చును. దూపక్రబంధాలగురించి సంగీతర త్నాకరకర్త వివరిస్తూ ''గుణాన్వితందో షహీసం నవం దూపపిముత్త మమ్'' అని చేర్కొని ధాతుమాత్వా దుల సవర్వంగురించి యావిధంగా ఉటంకించాడు.

రా గే సాతుమాతుఖ్యాం రధాతాలలయోడు జై : నూర నై రూపకంనూర్నం రాగ్ స్థాయాంత రైర్నవి! ధాతూ రాగాంళ బేదేన మాతోస్తు నవ తాళ వేత్ [పతిపాద్యవి శేషేద రనాలంకార భేదరిక] లయ్గ హవి శేషేణ తాలానాంనవ తామతా తాలవి (శామతో స్యేన వి (శామేణలయోనవక) ఛందో గణగ్రహన్యాన (పబంధావయ పైర్న పై : ఔడుచాపరపర్యాయా చనానన తాంగ్ర జేత్ )

అనలు వాస్తవిక నకు లో తుగా పరిశీలిస్తే శార్ జ్లదేవుడు ధాతు మాతు న్వభావ వివేచనం తులనా్రకంగా సమగ్రదృష్టిలో చేసినట్లు కనపడదు...ధాతు శాబ్దానికి ఉన్న అర్ధాలలో గైరికాదిధాతువులు...మణిశిలాధ్యర్థాలను విడలిపెడిలే మిగిలిన అర్ధాలు [పోల్యేకించి పేరొక్టానదగినవి (1) శరీరనప్త ధాతువులు.. (2) పంచ భూతాలు...(3) శబ్దనృష్ణరూపసరీగంఢికంచకం ... (4) నప్త సంజ్ఞ ... (5) ఆకాళం... (6) సంగీరం అన్నవి. స. రి. గ. మ. ప. ద. ని, లు శబ్ద గుణకాలే కాదు...శబ్దయోని అయిన ఆకాశ మూంక్మైన నాదరూపం పలవి ... కాగా అవి సంగీతాభి వ్యక్తిక రణలో ముఖ్యాలు.

స ప్రస్తరాలు కాబట్టి దాతుశ బ్రానికి స ప్రసంజ్ఞార్థం సంగీరించృష్ట్రా యేర్ప డింద నే చెప్ప సచ్చు—సరిగమాది సప్త స్వరాలు కూడా పంచళూ తార్గ కాలే—

| 1. | స——ఆగ్ని బీజం | (స్ + అ = స <b>–అ</b> గ్ని – వాయుబీజాలు)                              |
|----|---------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 2. | రిఅన్ని బీజం  | (ర్ + ఇ = రి–అగ్ని–అగ్ని బీజాలు)                                      |
| 3. | గ——పృధ్వీబీజం | (గ్ 🕂 అ 🕳 గ – పృధ్వి – వాయుబీజాలు)                                    |
| 4. | మఆ కాశ బీజం   | (మ్ 🕂 అ 🕳 మ_ఆకాళ_వాయుబీజాలు)                                          |
| 5. | నవాయుబిజం     | (ప్ 🕂 ఆ 🕿 ప_వాయు_వాయుబీజాలు)                                          |
| б. | ధజలబీజం       | $(ar{\phi}+oldsymbol{arphi}=oldsymbol{arphi}_{-st arphi}$ వాయుబీజాలు) |
| 7. | ని——ఆకాశబీజం  | (న్ 🕂 ఇ 🚍 ని–ఆకాళ–అగ్ని బీజాలు)                                       |

కాగాధాతుళ బ్దానికి సంగీతార్ధం నార్ శబ్ద సరాగా నే కాక యా సంచభూతాత్యక స్వరసంపరిత మైన అడ్రారు సంగా సైతం రావచ్చును. అన్నింటికంటే ముఖ్యమైనది శబ్దగుణక మై-శబ్దయోని త్యాన్ని పొందిన- నార్కళకు మూలమనిందిన ఆకాశార్ధ మే మాతుశబ్దంకూడా ''మార్చ'" (కా) శబ్దార్ధకంగా అవరరించిండే పర్యకరమూ మార్చ కే అకురార్మిక మైన శబ్దజాలం శబ్దార్మిక మైన వాక్యాలు అన్నీ మార్చి మూలకాలే అడరాలన్నీ పంచభూతాలలో దేందో ఒక భూతానికిచెందిన వే కాగా సాహిత్యాని కైనా సంచభూతార్మి కాలైన నాదార్మికాలై? అతరాలే బీజాలు. మరి ధాతువు కైనా మాతువు కైనా మూలం ఒక టేనన్నమాట. అయితే ఒకటి పైజ్ఞానిక మై నాదార్మక మై మాతుభావాన్ని అవిష్కృరంచెయ్యగా రెండపది లౌకిక శబ్దార్గ స్వభావాన్ని వ్యక్తం చేస్తుంది. మాతువుగాని మాతృఖి[ేత మయ్యే భావంగాని లేకుండా ధాతువుండ సేగదు. ధాతున్వరూపించ్యారా యేభావం అభివ్య క్తీ కరించబడుతుందో ఉద్భావబంధుక మైన మాతువు పదో ఒకరూపంలో (గేయరూపంలో నే ఉండనక్కు లేదు) హృదనమై ఉండితీరుతుంది. మాతు న్వరూపోచ్చారణంలో ధాతున్వరూపం యే అల్పాల్ఫమా తం గా సైనా వుండ సే పుంటుంది.

అసలు సరగానం [తినిధాలు...(1) ధాతు పథానగానం (2) మాతు పథాన గానం (8) ఉళయ (ధాతు మాతు) సమ ప్రధానగానం...మాతు (నాహింగ్ర) గళ ఖావాన్ని మాతుగానియాపంగాకం బేకూడా అ్యరికింగా ధాతు (నంగిం)...అనిగా రాగాదులద్వారామా [ిమే ఆవిష్క్రిగం చెయ్యకం ధాతు [పదానగానం...లీలగా నామమా ప్రంగా రాగతాళాలను ఎృష్టిలో పెట్టుకొని కేవల మాతుప్ప (సాహిత్యం. ద్వారామా [ిమే మారగగళావాన్ని అభివ్య క్రీపి రెంచడం మాతు ప్రధానగానం) ధాతు మాతువులు రెండింటినీ సమఉ ్జలుగా...హెచ్చులొచ్చులకు లోనుకాకుండా (తగుమా రైమైన రాగాదులతో) తుల్యాన్మికాలుగా ఉండేటట్లు గానంచెయ్యడం ఉళయసమగానం...

మాతు నిర్మాణంలో ఉన్న గురులఘువులకు-లేదా – మాతానంఖ్యాస్మెతకూ శన్మాతు ధాతున్వరూప మాత్రాపరిగణనకు భిస్పిస్తం యెన్నడూరాదు. గానంలో సర్వసామాన్యంగా వచ్చే ప్రుతాత్మక మెని భేదం పరిగణనకురాదు. మాతుగతభావాన్ని మాతువుద్వారాకార్ – ధాతువుద్వారా– రాగాచులరూపంగా ఆవిప్పృతంచెయ్యడం ధాతు వానానలక్ష్యం దాని లడణమూఅదే – అం తేగాని గురువును లఘువు గాను – లఘువును గురువుగాను లాగి లాగి పీకి పీకి – కుదించి కుదించి – మాతుగత భావా స్నే కాదు – ధాతుపరమైన రాగతాళాల స్వభావాన్నే వికారంగా వెల్ల డించడం ధాతు ప్రధానగాన లప్యంకాదు. సాహిత్యాన్నే కాదు సంగీతాన్నికూడా సఫాచేయగల – మాతువిచ్చేదం – మాతుభాపవిచ్చిపం చేయగల గానంచెయ్యడం – ధాతు పథానగాన ధ్యేయంకాదు. శాగ్ర్ముబద్ధమూకాదు. రాగతాళాలమార్పుతో మాతువులో తననుగుణంగా కరి విచ్చేగం – విశాంతి – పూర్పురాగానుగుణవ్యవస్థలకు భిన్నంగా – రూపొండడునహజం. అంతమా తంచేత మాతువు గురులఘుత్వాల వ్యవస్థలో మార్పురానేరదు – దుతా దుతగమనాలలో సైతం ఛందోపరమైన వ్యవస్థలో మాత్పారానేరదు – దుతా దుతగమనాలలో సైతం ఛందోపరమైన వివరుండు గా--ఛాతు బ్రధానగానంచేస్తే శా(స్త్రమేకాదు సహృదయ సంగీతపండిత మండలేకాదు---రసజ్ఞ (శోతృజనమండలికూడా హర్శించదు-ఆ మోదించదు.

్షస్తుత శృంగారపదాలలో అ సేక రాగాలు వయోగింపబడ్డాయి. ''నిన్నె నమ్మినానురా'' ఇత్యాదిసనం (5 పుట) బృందావనిరాగింలో చాయబడింది. ఇది యా పదక రైడార్ఫిట్ పరిళోధనాప్పక్పధానికి ఒక మచ్చుతునక సంగీత శాణ్రాలలో ''బృందావని''-''బృందావనసారంగ'' అని రెండు విభిన్న రాగాలు పేర్కొ నబడ్డాయి-ఇవిరెండూ ఒకేరాగానికున్న పేర్లని కొందరభి పాయపడ్డారుగాని అది సరికాదు.

త్యాగరాజు- "క మలాప్తకుల" ఇత్యాదికీ రైననూ - పట్నంస్ బహ్మణ్యలయ్యర్ "సర సీరుహాన:" ఇత్యాదికీర్తనానూ - సరిమపనిస అరోహణగా `చియింపగా దీనిని "బృందావని" గా కొంసరు గుర్తించలేక పొరపాటున "బృందావనసారంగ" గా (భమపడినట్లు సృష్ట పడుతున్నది. బృందావనికి "బృందావనసారంగ" కూ ఆరోహణలో ఉన్న భిన్న త్యాన్ని శా<u>(న్</u>రజ్ఞులు గుర్తించవలనిఉన్నది. అయికే యివిరెండూ 22వ మేళకర్త అయిన "ఖంహర్యియ" జన్యాలే-

"నేడు ముచ్చటజే సెనే నీరజాడి విస్తే" (27పు) అన్న బదానికి "ఘంటారవ" రాగం నిర్దేశిత మైనది. దీనికి "ఘంటారావం" అనికూడా నామాంతరం ఉన్నది. "ఘంటారాగం--ఘంటాణరాగం--ఘంటార్వరాగం" అని ఇవిమూడూ ఒక జేవే మో ననిపించే శ్రమకలిగించే నామారేఅయినా ఒకటిమాత్రంకావు. "ఘంటారనం"--2వ మేళకర్త అయిక 'రత్వాని జన్య రాగంకాగా--"ఘంటా" రవమేళకర్తఅయిన హనుమతోడి జన్యరాగమై---"ఘంటాణం" 57వ మేళకర్తఅయిన "సింహేంద్ర మధ్యమ" రాగజర్యం-

> —ఘంటాంచం– ఆరోహణ—నరి: గమపనిస (లేదా)—నగమనిధపధనిస అవరోహణ—ననిధ్యమగరిస

"సామివయజూడుమీ షేళ" – "నిస్నె నమ్మి నానురా" – "కలకంటి నేనొకటి" (16–17 పుటలు) పాటలకు "లాహరి"రాగాన్ని—"నాసామిగా నాపైకరుణింపరా" (21 ఫుట) అన్న పదానికి "లక్షి" రాగాన్ని అపూ్వంగా–వినూత్నంగా యా అజ్ఞాతపదకర్త సమలంకృతంచేశాడు. కాపీ, సావేరి, ఓల్లరి, కన్నడ, ముఖారి, అసావేరి, సౌరాష్ట్ర, వసంత, అతాణ-ధన్యాసి, బేగడ, తోడి, సారంగ, సురట-బృందావని–ఘంటారావం–వంటి రాగాలనూ–ఒకదానికొకటి పోటిగా–గౌరి కేధార గౌళ–వంతువరాణి పున్నాగవరాణి– జైరవి, వసంత జైరవి–కళ్యాణి, శ్యామకళ్యాణి–కాంభోజి ఎరుకలకాంభోజి, గుమ్మ కాంభోజి–వంటి రాగాలనూ ఉపయోగించి వివిధ పదాలు రచియించిన యా సత్పదకర్త–ళబ్దసంగీతళా[స్తాభిజ్ఞతకు కొదువలేని యా సుపదకర్తనూతనరాగాలను పెలయించడంఅబ్బరమేమీ కాదు.

ఈ శృంగారపదాల ద్వితీయాగం సీసపప్పనంకలితం. తొలిభాగం సామాన్యంగా వలపుక తె. (లు) పాడిన శృంగారపదాలు కాగా యా మలిభాగం వలరాజువంటి వలపు కాడు... వెస్నెల కాడు...ఒక వెన్నె లాడిను ద్దేశించి చిలుక పలుకుల తెలుగు జిలుగు వెలుగులు చాటు నుడులతో...తళుకు జెళుకుల దీటు తెలుగు నానుడులతో... తెలుగు ముచ్చట్లతో, వలపు కులుకులు చాటే పద్బాలతో నిండిపున్నది. ఈ తెలుగు వెలుగు ముచ్చట్లతో, వలపు కులుకులు చాటే పద్బాలతో నిండిపున్నది. ఈ తెలుగు వెలుగు పలుకుల వలపుల చెలువుల తిలకించి పులకరింతలు మొలిచి పొంగి పొరలని తెలుగు ఒడలులు... తెలుగుగుండెలు ఉండ సేఉండవు... మురిని ముగ్గతచెంది పరవళ్లుతొక్క.ని...గుండెలూవుండవు. విరిబోణులూ... నెరజాణలూవుండరు. ఈ పద్యాలు నమ్మగంగా లభించకపోవడం రనపిపాసువుల కేకాదు...ఈ గ్రంధానికీ... శృంగారపడ వాజ్నయానికిరూడా తీరనిలోపం...అయినా అండనిపర్లే -పులుపుకావు... మరింత మధురాలే మో ! మధురాతిమధురాలే మో !...తే సెనీరుల వవ పాచరనగుళికల వంటి యీ సీనపద్యాలను వెలయించిన ఆ అజ్ఞాంకవి రల్ల జుడెవ్వరో !

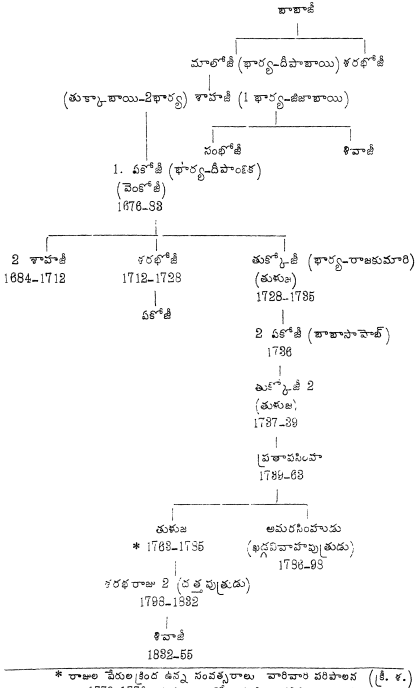
## ఆంధ్రులైన మహారాష్ట్రలు... కొన్ని చారిత్రక విశేషాలు

దాజీ ణాత్యాండ్రసాహద్యం నాయక రాజులఅవంతరం మహారా ష్ర్రారాజులైన శా రాజీ శర భోజీ [ పభృతులచేది గతంలో వలెనే పరిపోషింపబడింట్లు చారి లకులు అ నేక మంది పేర్కొన్నారు. విజయరాఘవథూపాలుని వీరమర ణానంతరం తంజావూరు మహారా ష్ర్రారాజుల వళ మైనది నీ అప్పుడు రాజ్యానికివచ్చింది వకోజీకుమారుడై న శాహజీ ఆంద్ర సంస్కృ తాది భాషల్లో స్వయంగా కవిపండితుడై పెక్కు గంధాలు ర చియించడ మేగాక అ నేక మంది కవులను పండితులను కళాకారులను ఆదరించి గౌం వించి కళాసరస్వతుల పరిపోషణ చేసినట్లు పెక్కురు భావించారు. తంజావూరు రాజ్యాన్ని పరిపాలించింది నాయక [ పళువులలో చిట్ట చివరివా డై స్ విజయరాఘవ భూపాలుడు [కీ. ళ. 1633 మొదలు [కీ. ళ. 1673 వరరూ పాలించాడు. ఈ నాయక రాజులు తాము స్వయంగా కవిపండితులవ్వడ మేగాక కవిపండిత కళాకారుల పరిపోషకులుగా అమూర్యు మైన కళాసాహిత్య సేవ చేసినమాట వాస్త్ర వమే. ఇది కీ ణయుగమనో హీనయుగమనో అనిపించుకున్నడం లే అది వేరుమాట. నాయక రాజుల కాలంలో కళాసాహిత్య పరిపోషణజరిగినాల్లే వెనువెంటనే ఆ తరువాత యేర్పడిన మహారాడ్రు రాజుల పరిపాలనలో కూడా జరిగిందనీ–అదికూడా–అను స్యూలింగా అవెచ్చిన్న గా జరిగించనీ ఒక అఖ్బిపాయం చరిత్రసాహిత్య విమర్శకులలో యోపడివ్రా, ది. ఇది సరికాదు. ఇం తేకాదు. వకోజీ దీపాంబికలప్పత్తు డైన శాహజీ కి. ళ. 1634-1712 మధ్యకారంలో ఉంజావూరురాజ్యాన్ని పరిపారించాడని అంటూనే యూ శాహజీ (కి. ళ. 1650 ప్రాంతంలో చెంజావూరుకు తరలివచ్చి తెలుగునేట్చకుని (కి. ళ. 1704 పాంతంలో గ్రంథరచన చేసివుంటాడని కొంచరు మర్యకారంలో చెంజావూరు రాజ్యపరిపాలకుడై ఆంత్రాదిభాషలలో అనేకరచనలు చేసి శాహజీ మేకు మహిరాష్ట్రయడుగాని వాగ్త వానికి ఆంత్రుడే. ఈ శాహజీ రండి తాతముత్రారల మహారాష్ట్రయడుగాని వాగ్త వానికి ఆంత్రుడే. ఈ శాహజీ రండి తాతముత్రారు మహారాష్ట్రలు. ఈ విషయంకాదనలేదు. అయితే శాహజీ రంభి తాతముత్రారు మహారాష్ట్రలు. ఈ విషయంకాదనలేదు. అయితే శాహజీ రంభి తాతముత్రారు మహారాష్ట్రలు మహారాష్ట్రలులు తెలించానికి అవకాళంలేదు. కాగా తుక్కోజీకి లుంచిం రాజ్యపాలనకువచ్చిన అరని పురాహింతాది వంశీయులంతా ఆంధులే ఆపుతారుగాని మహారాష్ట్రలుకానేరరు.

జాతి దేశీయకల నిర్ధామంలో మాలృత్వాన్ని ముఖ్యంగా పరిగణించడం అందు జల్లి స్తామావిషయం ≈కుగుతుక్నది. ెల్సుకోవారం జే "మార్పభాష యేది ?" అని ్రహ్మించడంజరుగుతుంది. సంతానం కలిగిపరివాత ఆ సంతారంతో తల్లి కున్నంత నిర్యేసాన్ని హిత్యం తండికి ఉండదు. బిడ్డలకం ఉగ్గొపెట్టి -పాలిచ్చి-నీళ్లపొయ్యడంచగ్ నుంచి సాకి విద్యాబుద్ధులు సా పంలో ని్యాస్తుకారంగా గల్లికాండేంపపాట్ గండికీఉండదు- సృష్టివ్యవ స్తే యా సయంలో ఎల్ల మరూల మాది- అందునల్ల నిృనన్ని హతురాలైన తల్లిమంచే 1 పైలు ...లుకొట్టు మొలు ఉక్కు-ఉం<sup>స</sup>్గి **ను**ంచి అత్తాతలవర కేకాదు హెహెక్టావరాలు మాటలస్నీ సామార్థాగా రిల్లిన చైస్ నేర్చుకొండం జరుగు తుంపె-రిపార్ ఔరీచెయే మైనా రిల్లిన చిర్ధానే ఆభాషలోని తొలతొక్క-್ವಾಸ್ ವಿರಾಜ ಎರ್ಗಿನ್ ಟಿ ಪಾಟ್ ಸೆ ಪಾಟ್ ಸಿ ಪಿಲ್ಲ ಲಾಟ್ ಪಾಟ್ ಕ್ಲಿ ಅಬ್ಬು ತಾಯಿ. ్రారానిభాష విషయ్య షాలలో చేస్పలేదు దా ! నచ్చిరభాషే చేర్పుతుంది. తాగా `ల్లిభాషయోవే ఆ `ల్లైవైల మార్థారాలడే అవుతుంది- ఇది సామాన్య విషయం. లో మారార్రంచనంది 1 కేషనిపయం పిటున్నది- ఒక ఆంధ్రుడు ా ఎిం మించనతిరి సహాహించడుకొరి ⇔్ర దేశంలో ిఫైరోదా చనుసందాం-అవృదు ం హెంక€ారుండి ఆంటలా÷ామికులా శిల్లర్రీల్ ≣లుగువచ్చినా ంగాలు తమిళుపెచ్చునా రావీ. నటుగు-గమిళవరాలు అవికొన్ని యివికొన్ని ిల్లి స్టోటి దేర్పించిందారి . అయినా ఆసంతానాన్ని అంగ్రాంటామా ి షీ. కు సహివహెండి సమిశ సైలై ఒి ఆర్థయువతిన్న వాహామాడి ఆర్థ ె.సి.లో ్లి సి. సైన**ను** సంచానం.. లోజడానం: తులు సిలిగేసంతానం ఆంద్రజాతికి ≅. 2ు ఫీపు హా ఎమిళ జాతికి చెందిం వితుందా కి. ఇలా గే. ఒక ఆంధుడు ్తమిళ ్రే సహాహామాడి ఒక ఆర్థియువత్ ఒక ఎమిళయువకుని వివాహిమాడి వారు ్మి కేశంలో స్థివిడాని ముర్యాము. వారికి కలిగేటుతానం తమిళాందరజాతులో వెరికెడింగిని నీర్హయిస్తారు. మారభవౌద్ధాలా ఈ పరిసరాల్లో చుట్టుపట్ల గౌరవ ింగా ఉప్ప జేష్ భాషానున్నుతులను తారింది చరికొని తరకిక్షలకలవర చాలని

ప్రయత్ని స్తాడు - కాగా తాను నిజనించే ట్రాదేశ - దేశ - భాషాసంస్కృతులు బిడ్డల కలవడ జేస్తాడన్న మాట-అం టే మానృ భాషానిర్ధ యంలో మనదేశ భాష అం టే తాను నివసిస్తున్న ట్రోదేళ భాష కూడా ఆధార భూతమవుతుందన్న **మా**ట. మహారాష్ట్ర అల ఉంపతులు తెలుగుదేళంలో స్థిరపడాంనుకోండి. తాత్కాలికంగా వారు మహారాష్ట్రులైనా వారి పుత్రిపొతులు తెలుగుదేశంలోనే పుట్టి పెరిగిన వారు. తల్లి భాషగా తెలుగు నేర్చినవారు తెలుగువారే అవుతారుగాని మహారాష్ట్ర లెలా అవుతారు ? నివాస్పదేశవ్యవస్థకు మారృభాషానిర్ణయంలో స్థానంలేక బోతే అసలు తరతరాలుగా ఒకవ్యక్రి – లేదా కొండరున్యక్తుల తాతముత్రాతలు ఒకే రాష్ట్రంలో స్థిరంగాఉన్నారని అన్నిసందర్భాలలోనూ అంచిరివిచయంలోనూ ఖచ్చితంగా చెప్పలేరుగదా! రాష్ట్రాన్ని బటి ఆ రాష్ట్ర భాషనలవర చుకు నే మానవునికి నివాస ్రపదేశ రాష్ట్రనిర్ణయం లేనప్పుడు - జందరాలుగా యింని పూర్వవంశ జులంచరిదీ యిదే మాతృఖాష్ అని యేవిధంగా ఒు భాషను ని్దేశించిచెప్పగలం ? కాగా మాసృ**భాషానిర్ణయంలో పుట్టె పెరిగిన రాష్ట్ర** బదేళపార్రకూడా ఉండితీరక చప్పదన్న మాట–ఈ ృప్ట్యా వకోజీతం[డి నిశ్చయంగా మహారాష్ట్రడ నే చెప్పవచ్చు– ఎకోజీ ఆంద్రదేశంలో నే పుటి పెరిగాడని నిశ్చయంగా చెప్పలేము. కాబట్టి అతనిని కూడా మహారాష్ట్రడుగా సేమసం పరిగణించవచ్చును. అయితే ఏకోజీ సంకతిని వారి పుట్రపాతుల్లి ఉప్పంశీయుల్లి మహరరాష్ట్రలుగా పేర్కొనే అవకాశంలేదు.

విజయరాఘనభూపాలుని అనంతగం మధురచొక్క నాధుని ఆజౖౖపకాగం ఆయన అండడిండలతో చొస్కి నాథునినమ్ము డైనం అలగిరిపరిపాలనలో నిలచింది తంజావూరు. అయితే యూ అంగిరిపాలని ముచ్చటగా మూడుసంపెన్సరాలైనా సాగలేదు. ్రీ. కి. 1676 లో పక్టి ఉంజావూడు రాజ్యాధినేది అయ్యాడు. ఈ విషయమంతా చరి[చికారులు నాపాన్యవిమ్నుకులు ఒకవిధంగా గుర్తించినా పకోజీ తంజావూరు నరిపాలకుడివ్వడానికి కారణం యేమిటి ? అనలు మహారాష్ట్రడనబరుతున్న పకోజీ వంజ**ిపూరు రాజెలాఅయ్యా**డ్ ి ఆ(పాంతాల కతనేవిధంగా పచ్చాడన్న విషయాలను సాకల్యంగా గుర్తించలేదు. ఎకోజీకి ఛైంపతిశివాజీకి తండిఅయిగ శాహజీ ఉ&.ణాదిని స్థిదపడ్డి ఉని గుర్తించినా నాయక రాజ్యం అంశమవ్వడం మహారా ష్ర్రాజుల పరిపాలం (పాంథమన్వడంలో ఉన్నపరిస్థితులను సాకల్యంగా సమస్వయేపూ్వికి ంగా విమన్యకు శేవరు 🖓 వెల్ల ఉంచ లేదు. ఈ సమ్వాయం జరుగ సందువల్లోనే నాయకరాజులఅనంతరం---వారి సాహాత్యపరిపోషణను మహారాష్ట్ర రాజులు క్రోస్టీంచి ఎక్ జీపుతుడైన శావాజికాళ్ళతులు కొనిసాగించినట్లు కొందరు భావించడంజరిగింది. ఆంగ్రదేశంపచ్చి ఆంగ్రరాజుంతో సమానంగా తులతూగుతూ వారివలెనే అమూర్యసాహిత్య కళాహరిపోడణకాబించిన శాహాకి (పభృతుల పంశం అభ్యమైసంతతో యిది – పిరిది భోసలపంశం – యీ భోసలపంశంలో



్ రాజుల పరుల్రంద ఉన్న సంవత్సరాలు వారవార పరిపాలన (టి. శ.) సంవత్సరాలు. 1773-1776 మధ్య కాలంలో ముస్లిం పరిపాలకుల సామంతులుగా తుళుజరాజులున్నట్లు కనిపిస్తున్నది. తుళుజరాజు తరువాత అమరసింహుడు కాంత కాలం పరిపాలించాడు.

బాబాజీ-మాలోజీలకు ఆంద్రదేశంతో సంబంధంలేదు-ఛత్రపతిశివాజీ తండి అయిన శాహజీ కర్ణాటకరాజ్యం పేరుతోఉన్న ద& దాంద్ర పాంతానికి తొట తొలుత తరివచ్చాడు. బిజాపురంరా జైన మహమ్మద్ ఆదిల్ శాహజీకి నైజాం శాహిలోని జాగీరులిచ్చి తన చండనాయకులలో ఒకడుగా నియమించాడు. అనంతరం శాహజీ ఆదిల్ ఆజ్ఞానుసారం కర్ణాటక విజయయాత సాగించాడు. తత్ఫిలితంగా శాహిజీకి కర్ణాటకంలో ఉన్న అప్పటి ఆంద్రభాషాలాంతాలైన కోలారు-బంగలూరు - బారాకోట - బాలాపూరు - శివకట్రపాంతాలు జాగిద్దుగా లభించాయి. శాహజీతన తొలిభార్యకు తొలిపుతు చైన సంఖాజీని తన చిన్న భార్యఅయిన తుక్కాబాయిని తీసుకుని [కీ. ళ. 1636 నాటికే కర్ణాటకంలోని తన జాగీర్లుచూచుకుంటూ నే తంజావూరురాజ్యాన్ని ఆకమించాలన్నదృష్టితో కర్ణాటకానికి తరలివెళ్లి పోవడంజరిగింది. శివాజితం డియైన యీ శాహజీయే జయరాఘవుని ఓడించి తంజావూరురాజ్యాన్ని స్వాధీనపరచుకున్నట్లు కీ. శే. ్రశీ కె.ని. ఇత్మణరావువంటివారు అభివాయపడిగా "విజయరాఘవభూపాలుడూ అతని రోడు కైన మన్నారు దేవుడూ కూడా మధుర్భకు వైన చెక్క నాధనరనాయ కునితో యుద్ధంలో దండనాయకుడైన వెంకటకృష్ణప్పచేత క్రి. ళ. 1673లో హితమార్చబడి' నట్లు కొందరు చరిత్ర కారులు భావించారు. అలగిరిపరిపాలనాకాలంలో అతనిమంటియైన వెంక న్నతో విరోధంరావడంపల్ల ఆ వెంక న్న విజయరాఘవుని కుమారుడనిచెప్పి ఒక కు/రవానిసడ్డం పెట్టి రంజాపూరురాజ్యం అరనికిరావాలనిచెప్పి అలగిరిపరిపాలననుంచి తంజాపూరును తప్పించాలని (పయత్నించాడు. ఈ తం తాంగంలో బిజాపూరసుల్తాన్ సహాయసంపత్తి నతడర్థించాడు. బిజాపూరరాజు దండనాయకుడుగా నేకాక జాగీర్ధారుగాకూడా తంజావూరు పాంతాలలో నేఉన్న శాహజీపాత యా సందర్భంలో చాలా ఉన్నద నే చెప్పవచ్చు-శాహజీ ఒక అసాధరణమైనపాత వహించబాల్లే అలగిరి అనంతరం తంజావూరురాజ్యం తన కుమారుడైన ఏకోజీకి దక్కించుకోగరిగాడు. శాహజీ తనరాజ్యాన్ని బిస్తుత పరచడానికి అనేక యుద్ధాలుచేశాడు. కి. శ. 1656 పాంతంలో జరిగిన కనకగరి యుద్ధసమయంలో అఫజల్ ఖాన్ మోసంవల్ల శాహజీ తన పియతమ జ్యేషపుతుడైన సంభోజీని (శివాజీఅన్న) కోల్పోయాడుగదా !--

శాహజీ తన పెద్దకొడు కైన సంభోజీతోను రెండవఖార్యఅయిన తుక్కాబాయితోనూ కర్ణాటకానికి తరలివచ్చాడని అది [కీ. ళ. 1636 కు పూర్వమే జరిగిందనికూడా గుర్తించాము. శాహజీ రెండవవివాహంచేసుకున్నది [కీ. ళ. 1630లో, అయితే శాహజీ కోలారు[పాంతాలకు రరలివచ్చేసరికి (1635-36 [పాంకం) తుక్కా బాయికి సంతానంకలగలేదన్నది స్పష్టం-కాగా శాహజీ తుక్కా బాయిలకు పకోజీ పుట్టింది పెరిగింది నాటి ఆంద్ర కర్ణాటకంలోనే-తొలినుంచీ పకోజీని తంజావూరుకు రాజునుచెయ్యాలన్న తలంపు శాహజీకి ఉన్నది- అందువల్ల నే మహారాష్ట్రంలో తనకున్న జాగీర్ల విషయమంతా శివాజీకి (పెద్ద భార్య కొడుకు) అప్పగించాడు. కాగా పజాభిమానం సంపాదించడానికి తానై తెలుగు సంస్కృతాది కవిపండితులను ఆదరించడం తనకున్నంతలోనే అమూల్య మైన [పాచీన [వాత] తులు కాపీలు[వాయించడంవంటి పనులు చెయ్యడమేకాక తన కుమారునికి S-1D తెలుగు మాతృభాషవంటిదిగానే నేర్పించాడు. అయినా యీ ఫకోజీని మహారాష్ట్రడుగానే భాంచవచ్చు.

శాహజీవంశీకులు తమ సంతానానికి తమ పూర్వులపేర్లే తరచుగా పెట్టుకున్నట్లు కనిపిస్తున్నది. వివాహమైనతరువాత తమ యింటికోడలికి తమ యిష్టంవచ్చిన పేరు పెట్టుకునే సాం[పదాయం మహారాష్ట్రలలోకూడా కొందరిలో ఉన్నది. ఈ సాం[పదాయం[పకారం శాహజీ తనకోడ లైన పకోజీఖార్యకు దీపాంబిక అన్న పేరు-తన తల్లి యైన దీపాబాయి పేరును దృష్టిలో పెట్టుకొని- పెట్టినట్లు కన్నిస్తున్నది. శాహజీ తనకుమారుడైన పకోజీకికూడా తన మేనమామలయిన (దీపాబాయిలన్న) వెంకోజీ పేరు పెట్టాడు. పకోజీకి వెంకోజీ అని ఉపనామంకూడా ఉన్నది. పకోజీకుాడా తన పెద్దకొడుక్కి తన తం[డి శాహజీ పేరు- రెండప కొడుకుకు - తనపినతం[డిఅయిన శరభోజీ (దీనికిమూలం శరఫ్జీ) పేరు-మూడవ కొడుకుకు తనతల్లి పేరు వచ్చేట్లు తుక్కో అని పేరు పెట్టుకున్నాడు..

ఎకోజీ ట్రి.శ. 1676నుంచి ట్రి.శ.1683 వరకూ తంజావూరును పరిపాలించాడు. ఇతని అనారోగ్య కారణంచేతనో మారే కారణంచేతనో ట్రి. శ. 1684 నుంచి ఎకోజీ పెద్దకొడుకు శాహజీ రాజ్యానికివచ్చాడు. ఎకోజీ రాజ్యశారంవహించేసరికి -దాదాపు 30 సంవర్భరాలవా డెవుంటాడు. దాదాపు ఎనిమిదిసంవత్సరాలు పాలించి ఆ ఖారాన్ని పెద్దకొడుకుపై పుంచాడు. అయితే యా పకోటీఖార్య మహారాష్ట్ర (స్త్రీగా కనపడడంలేదు. "తులు"జాతి (స్ర్రీయే మోననిపిస్తున్నది. ఏకోజీ తండి అయిన మొదటిశాహజీ ౖకీ. ళ. 1696లో కరాటకంలో స్థిరపడ్డతరువాత తంజావూరుపతనం జరిగేవరకూ మిన్నకుండలేదు– చిన్న చిన్న ౖుదేశాలను జాగీర్లను ఆటమిస్తూ తన స్వాధీనంలోకి తెచ్చుకుంటూ జేఉన్నాడు. అప్పుడు శాహజీ "చందిగిరి-కళ్యాణపురి" నదులనడుమఉన్న "తుళు"\* దాంతాన్ని స్వాధినపరచుకున్నట్లు కన్నిస్తున్నది. ఈ నదులమధ్య "తుళు" ఫాషా కబలు నివసిస్తారు. అత్యంత సుంచరతర అయిన తులుయువతిని దకోజీ వలచి విచాహం పెట్టుకొనడంలో యిబ్బందవుండదు. తొల పకోజికి 3.4 చాల తరువాత పుటిన లు (బాహాసింహానికొడుకు) రాజు మొదలుగా తులుజవంశం యేర్పడినట్లు కాందరు చర్చశారు లబోహాదద్దారు. (రెండవ ఏకోజీకుమారుడైన తుక్కోజీకి తులుజనామం ఉన్న పి. అపినివడ్డనుంచే తులుజరాజులనబడ్డా రనికూడా కొందరు ఖావించారు.) కాని తులుజశబం తొలిపకోజీ మూడవకొడు కైంతుక్కాజికి నామాంత . రంగా వాడబడింది. అంతేకాదు. పకోజీపిగ్గరనుంచి రాజులందరికీళూడా, తులుజ రాజేంద్ర "తులుజభూపాల :" వంటి పదాలదాపంగా సామాన్యంగా చ్రయోగించ కూడా తులుజశబం పెక్కు సంద రాృలలో బయాగింపబడింది. అయితే పకోజీ

\* దాబిడ బాషల్లో ''తుళు'' ఖాష ఒకటి- అందర ఖాష- ఆందరజాతివరెనే-తుళు ఖాష-తుళు జాతి ఉన్నది- 1941 జనాభా లెక్కల ప్రకారం తుళు ఖాప మాట్లాడేవారు మన భారత దేశంలో 9,138,000 మంది పున్నారు. తుళు[పాంతా[కమణతరువాత ఆ తుళు[పాంతంలో నేపుట్టాడా అందువల్ల తుళుజళ ద్ది ఏకో జీకీ ఉపయోగింపబడిందా అని అనిపిస్తున్నది. తుళు[పాంతాన్ని పరిపాలించేవారు తుళుదేశంలో పుట్టినవారూ-తుళుజాతి(స్ర్తీ)కి ఫుట్టిసవారూ తులుజులవుతారు.

ెక్కు తెలుగుకృతులలో అనేక సంక ర్భాలలో "తుళుజ"శ బ్లమే ఉపయోగింప బడింది-కాని కొందరు చారి[రకులు "తులజ"గా ఉపయోగించారు. ఇది చర్చాపూర్వకంగా జరుగలేదు. భోసలవంశీయులు తుల్రాళ వానీళ క్రులై నందున తులజులై నారని కొందరళ్ళిపాయపడవచ్చు. కాని శాహరేవంశీయులు పకోణి [పళ్ళతులు అంతా తుల్యాథవానిళక్తులుగా కనిపించడంలేదు. పైగా అపరసాంబ శివులుగా వర్ణించబడివారూ ఉన్నారు-మన్నారుదేవునిళర్తు లూ ఉన్నారు. నిర్వివతగా అందరికీ వాడబడిగ తులుజళబ్దం తుల్యాపరమైనదికాడని చెప్పవచ్చు. కావ్యాలలోని "లు" కారమధ్యమర్వం "ల" కాంమధ్యమత్వానికి పూర్తిగా భిన్న మైనది. అంతే కాదు "తుళుజమహీనాధ" "తుళుజావనీం్ర"వంటి పదాలు "తుళుదేశీయుల [పళువు" అన్న అర్థాన్ని నిన్నందేహంగా [పతిపాదిస్తాయి.

ఇక్కడ మనం గుర్తించవలసిన విషయం ఒక్కటున్నది. శాహజీ-శరభోజీ-తుళుజు (తుకోక్ జీ)లు ముగ్గురూ పకోజీస్పతులే. చారు అన్నదమ్యులే-కాని దీపాంబికా సుతాదిశబ్దాలు శాహజీ-తులుజ (తుకోక్ జీ) రాజులకు మాత్రమే అనేక సందర్భాలలో ఉపయోగించబడింది. శరభోజీనీ దీపాంబికా సుతుడుగా నివర్తి శేషాచలకవి పేరొక్రాన్నా యిర్తా అందుకు భిన్నత్వం కనిపిస్తున్నది. కాగా పకోజీకి కూడా రెండు వివాహాలై నాయా శాహజీ-తులు రాజులు ఒక తల్లి బిడ్డలు కాగా శరభోజీ మరొకతల్లి సంతానమా అన్న సందేహం కలుగుతున్నది. ఈ శరభోజీకి పకోజీ నానుకు కైన కొడుకున్నట్లు ప్రస్తుళ సద్మంధంలోని తొలిపదంలో ఉన్న శరభేంద్రతనయుండైన పకోజీవరవినుక అని తులుజ భూపాలుని పేరొక్రానడం వల్ల స్పష్ట పడుతున్నది.

నాయక రాజుల కాలంలో తంజావూరు-మధుర [పాంతాలన్నీ బహుముఖమైన ఆందరకళామతల్లి 3 సారస్వరజ్యోతికి ఆలవాంమయ్యాయి. అందువల్ల తొలి శాహజీ తన పుర్ సౌతుందికి ఉగ్గపాలతోనే తెలుగుతోపాటు యిరర భాషలుకూడా వారికి నేర్పించి కవితా పాండితీ [పతిభంలవడేట్లు చేశాడు. అందువల్ల నే పకోజీ కొడుకై న శాహజీ నాయక రాజులను మరవించేట్లుగా సాహిర్యస్పష్టి పరిపోషణ చెయ్యగలిగాడు. జన్నరశ తెలుగు నేర్చుకొని తెలుగు [పజలమధ్య పెరిగి సేవచేసిన శాహజీ [పథృతులను (వాని పూర్వులు మహారాష్ట్రులై నా) మనం ఆంధ్రులుగా భావించడంలో అవా స్త్ర పికతకు తాపులేదు. తొలి పకోజీ మొదలు శివాజీ వరకూ ఆ భోనంనంశీయులంగరూ ఉగ్గ భాలతో తెలుగు నేర్చుకున్న వారే-

తొరి శాహజీ తుక్కా బాయాల వంశంలో మొత్తం శాహజీలు యిర్దరు-పకోజీలు ముగ్గురు - శరభోజరిద్దరు – తుకో ఓజీరిద్దరు – ్రపతాపసింహుడొక ఓడు – ప్రత్యేకించి "తుళుజ"నానుం (సతాపసింహుని కుమారునికి తుకో ఓజీఅనికాక "తుళుజ"నామంమాత్రేమే ఉన్నట్లు కనిపిస్తున్నది.) వున్న రాజొక ఓడు-శివాజీ (ఛతపతిశివాజీ జిజాబాయికొడుకుగ దా!) ఒక ఓడు ఉన్నట్లు స్పష్టపడుతున్నది. కొన్ని కావ్యాలలో శాహజీవంశానికి సంబంధించిన పద్యాలలో కొన్ని కొన్ని పాదాలువిలుప్రాలై పోవడంవల్ల చారిత్రకులు పురుష్ఠ మాన్ని సరిగ్గా గుర్తించినట్లు కనపడదు. తంజాపూరును పాలించిన శాహజీవంశీయులలో చిట్టచివరివాడైన శివాజీ "అన్నపూర్ణాపరిణయము" అన్న కావ్యాన్ని రచించాడు. ఇళని పరిపాలనాకాలం [కి. శ. 1883–1855 మధ్య- ఈ కావ్యంలో శాహజీ పుత్రపొతులనందరిని

వేర్కొనలేదు. తంజావూరు రాజ్యపాలనకు వచ్చినవారిని కొందరిని పేర్కొన్నాడు. ద్విపద. (శ్రీ శాహాజేందుండు చిరసదుణుండు-వాసిగాను వెరిం నె వై పుమీరగను నేకోజి యనుపుతునెలమిగానపుడు-జోక తోఁగాంచెను సొంపుమీరగను

శ్రీమించి యేకోజి చెలువుచెందగను-[చేమగా యీ చిల్లురిగిని తుక్కోజి యనుపుత్రుడుల్యునిగనియె-చక్క నౌసాందర్యశారి తుక్కోజి చెలువుడడైన బ్రాతాపసింహేందరుగాంచె - నిలలోన జనులెల్ల హెచ్చుగాంబొగడ

- వ. ఇవ్విధంబునం[బాతాపసిం పాంద్రండు పూర్వ రాజర్షులంజోలి రాజ్యంబు చేయుచునుండి తుల జేంద్రుండను కుమారునింగాంచె నివ్విధంబుగా-
- ద్విపద. ఆ తుల జేందుండద్భుతగుణుఁడు ఖ్యాతుడై విలసిల్లి ఘనులఁబో షించి బహుయోగళాలియై భాగ్య సంపదలు - సహబముగాగాంచి సౌందర్యఘనుని <sup>శర్</sup> భేందుఁడను పుతుండెలువుగాంగాంచి - పరిపూర్ణ సామాజ్య పదముననుంచె

ఆ శరాభేంగ్రదుండు నతిసుందరుండు-్రశ్రీశివళక్తుండు స్థిరయళోధనుఁడు మహౌదెవుసర్కృపామహిమంబువలన-వహిమించిన శివాజీవర్యునిఁగాంచె [అన్న పూర్ణా<sup>పరి</sup>ణయము M. 662.....G - 1225 ]

ఇందులో తొలిశాహజీని అరనికొడుకు వకోషిని అంని మూడవకుమారుడు తుక్కోజీని పేర్కొన్నాడు - స్రతావిసింహుడు తొలి తుక్కోజీకొడుకు కాదు -రెండవతుక్కోజీకొడుకు - తొలి తుక్కోజీకొడుకు పకోజీ ఇరడు కని-ఈ వకోజీ కొడుకు తుక్కోజీ-ఈ తుక్కోజీకి సతావనింహుడు పుట్టాడు. "చెలువుడైన సాధావిసింపాంటుగాంచె" అన్న పాదానికి పూర్పం మరి రెండు ద్విపరుండాలి-

"ఈడితు వివర్యు నేకోజింగనియె-వాడని న మండు వరధీరవరుఁడు

తుక్కోజికల్గను తుంతూగునట్లు–నెక్కు డెచిడైల నెనుగు తుక్కోజి"

అన్న పద్ధతిలోఉంటే సరిపోతుంది-మధ్యలో ద్విపదలుపోయినవని గుర్తించక కొండరు ప్రతాపసింహుని తొలి శాహ రాజుకు మునిమనుమడుగా పేర్కొన్నారు. ఇది సరికాదు- స్రాతాపసింహుడు కనియై పెట్కాగ్రంథాలు రచించిన రెండవ శాహ రాజు చిన్న రమ్ము డైన తుక్కోజీకి మునిమనువుడు-మొరటి తుక్కోజీ కొడు కైన పకోజీ కవి అని యింతకుపూర్వం పేర్కొన్నాను. ఇతడు (బాతాపసింహునితార) రామాయణము రచించాడు. (M-16 - G- 2525) అందులో

భోసలకలశాభ్రై పూర్ణ చందుండు....భాసులో మాళోజి పార్ధివ సుతుడు సాహసాంకుడు నిర్యసర్యసంధుండు...శాహాభూపాలుండుచతురమానసుడు అతనితనూజుఁ డేకావనీపాలు\_డగనిఖాంకుఁడు శాహతి తీపాలు డతని సోరరుడువుహాకీ రైశాలి\_చతురుడు శరభరాజర్య దేవేందు డా రాజసోదరుండతుంచి(కముడు\_ధీరుండురయాలి దీపాంబసుతుడు చోళభూపాలుండు సుగుణహారుడు\_పాలిగినుజనుడు పరవుపావనుడు పనువడితుళుజభూపాలుడా రాజ..... దేకధరణిపాలకుఁడు

అంటూ శావామహారాజు చిన్న తమ్ము డైన తుళుజ (తుకో , జీ) భూపాలుని కుమారుడు పకో జీ (ఇళ డే రామాయణకర్త) అని ెన్ను గురించి పేరొ , న్నాడు. కాబట్టి అన్న పూ ర్ణాపరిణయంలోని ద్విపదలలోలో పం ఉన్న ఉపక తప్పదు. రామాయణక రై అయిన యూ పకో జీ (కి. ళ. 1787లో ఒక , నంపత్సరం మా త్ర రాజ్యం చేసినట్లు కన్నిస్తున్న ది-ఇతడు ద్విపసి రామాయణం వి ఫ్యేళ్వెక ల్యాణ నాటకం – కొన్ని నీతిపద్యాలు రచించాడు. ఈ పకో జీకి బాబాసా హెబ్ అని నామాంతరంకూడా ఉన్న ది.

వదియే మైనా నాయక రాజులఅనందరం శాహజీ ధర్మమాఅని మహా రాష్ట్రల వరిపాలన యేర్పడినా తెలుగు సంస్కృతాది కళాసరస్వతులు అవురూపకాంతి వుంజాలను వెద జల్లాయి. తొలి శాహజీ స్కూత ధారిత్వంలో పకోజీ రాజైనా విజయ రాఘవునిఅనంతరం ఒక ఉశాబ్దంపాటు అంటే రెండనశాహజీ రాజ్య పరిపాలనకు వచ్చేవగళూ ([కీ. ళ. 1684) ఆంగ్రసాహాత్యానికి సరైన బోత్సాహం లభించినట్లు కనపడదు. రెండనళాహజీ తానై సవ్యసాచిగా సలురచనలు చెయ్యడమే కాక అ నేకమంది కవిపండిర కళాకారులను పోషించి తోషింబజేశాడు. తొలిశాహజీ తరువాత పకోజీ ద్రభృతులు తంజావూరు పరిపాలించినా మధురచొక్కనాధ భూపాలాదులకు సామంతులుగా ఉన్నట్లు కన్పిస్తున్నది. పెక్కు పాటలలోని చొక్కనాధ ఫాతాలా వంటి విశేషణాలు యూ విషయాన్ని ద్రపపరుస్తున్నాయి.

"కో సము సేయకె" అన్న సదంలో (15 పుట) తులు జేంద్రడు సూర్య వంశ జడుగా పేర్కొ నబడ్డాడు. కాగా ళాహ జీది సూర్య వంశమన్న మాట. శాహ జీ పథృతులందరూ మదన మోహనసాందర్య వంతులు – ఢీర పీర పరాక్రమవంతులు – శరణాగతరడుకులు – సంగీత సాహిత్య కళాసం సేపకులు – ఆ శిరజనపో సకులు వినయ సంపన్ను లు – మాతాపిశృళక్తి కలవారు – సోగర్ పేమసమన్వితులు – దై వళ్త్త తప్పరులు – శృంగార బీయులై కూడా పాపశీతికలవారు. చనితాలోలు రై నా నీతి నిజాయితీలు కలవారు – ఈ గుణగణాలన్నీ శాహ జీ సళ్ళతులలో వున్నాయని యా పాటలలో గోచరమవుతుంది. అయితే శాహ జీ (శ్రీ రా మునివంటివాడుగా సైతం కొన్ని కృతులలో పద్దింపబడడం మసం గుర్తించపలిన ముఖ్య బిషయం – శాహ జీ, ళరళోజీ, తుళుజ (తుకో ఓ జీ) పకో జీలను (ఇతడు శాహ జీతం డి కావచ్చును లేదా శరళోజీ, కొడుకూ కావచ్చును. తుక్కో ఓజీకొడు కై నా కావచ్చును లేదా శరళోజీ, కొడుకూ కావచ్చును. తుక్కో ఓజీకొడు కై నా కావచ్చును.) దృష్టిలో పెట్టుకొని యూ శృంగారపదాలు అజ్ఞాళక విశల్ల జానిచేత ర చియింపబడ్డాయి. పకేంద్ర సుత– పకేంద్ర బినుత వంటి విశేపణాలు పెక్కు పాటలలో కనిపిస్తాయి. పకేంద్ర సుత– పకేంద్ర పినుత వంటి విశేపణాలు పెక్కు పాటలలో కనిపిస్తాయి. పకేంద్ర సుత– పకేందు కూ శాత పిన్న అన్నది విస్పష్టం. "పకోజీవినుత" పంటి వాటికి – కొన్ని సందరాృలలో తండిచేత నుతింపబడినవాడు –అని ఆయా పదాల్లో శాహజీ[పళ్ళతి సోదరు లెవరు వర్ణింపబడితే చారికి సమున్యయమవుతుంది. తుళుజేంద్ర (తుకో ఓ జీ)తి పదాలలో "ెవదతండ్రి (శరభోజీ) కుమారుడైన పకోజీచేత నుతింపబడినవాడు" అనికూడా అర్ధంరావచ్చు...

అశ్యంతనిపులమై పరిశోధనార్మకమైన యా పీరికలో పరవాజ్యయ మంటే యేమిటో లోతుగావరిశీలించి అపూర్వ సంగీతసాహిన్య శా.స్ర్రవిశేషాలు వెల్ల డించడంబరిగింది- ర & రాండ్రాన్ని పరిపాలించిన భోసలవంశీయులచరి[త విషయంలోకూడా అనేక నూడునిపయూలు ఉళ్లే జంచాను. ఈ పీరికతో ఆంద్రవాజ్యయ వ్యవస్థానమన్వయంలో - సమన్వయనహాతంగా దారితప్పి నడచిన -పరిశోధనావిమన్యలు - సమన్వయ పునస్పరంగా ప్రక్రమమైన రాజ పీధి లో ని రాటంకంగా సయనిస్తాయని నిన్నం చేసాంగా చెప్పవచ్చు -

వనాడో ర చియించబడి మరుగునపడిప్రస్త యీ శృంగారపదాలను [శమపడి సంపాదించి యూరూపంలో అవిష్కృతమయ్యేట్లు రూపొందించినవారు (శ్రీ పి. సీతాపతి (ఫార్మర్ డైరక్టర్ స్టేట్ ఆర్కే ప్స్) (శ్రీ కె. వెంక కేట్ స్టర్ రావుగార్లు. (శ్రీ పి. సీతాపతి (ఫార్మర్ డైరక్టర్ స్టేట్ ఆర్కే ప్రస్తి) శ్రీ కె. వెంక కేట్ స్టర్ రావుగార్లు. (శ్రీ పి లావుదారు డైరక్టరుగాను (శ్రీ ఆర్ . నిళ్యనాథ రావుగారు అనిస్టెంట్ డైరకర్ గాను ఉన్నప్పడు అంద్ర ప్రదేశ్ గవస్న మెంట్ ఓరియంటల్ మాని[స్కిప్పు, లై బరీ అండ్ రివర్పిషనిస్టీస్ట్రూట్ పతాన బ్రచురించాలని నిర్ణయించి బ్రవుచ్చలనుమతి పొందిన బ్రాట్ స్టోర్ ప్రతాన బ్రంగారపదాలు ఒకటి. దీనిని రంజావూరు సరస్వతీమహలులోని తాళపత్ర కురు మెక్రోఫిల్కులనుండి ఓపికగా కాపీబానిన (శ్రీ M. మునినత్నంను, (శ్రీ E. హనుమచ్చాడ్రిని (అనిస్టెంట్ ఆర్కే విస్టు) – స్టేట్ ఆర్కే ఫ్స్) అభినందిన్నున్నాను –

అమూల్య ప్రాచీన గంథాల ( సమరణ కై మన నంగ్లు తీసంపరల పునరుద్ధ రణ కై అత్యంత ( శద్దాభక్తు లతో అవి: శాసక్తి చూపిస్తూ సారధ్యం వహిస్తున్న అం[థ [ పోదేశ [ పథుత్వ ముఖ్యమం! తి గారవనీయు లైన (శ్రీ పి. పి. నరసింహారావు గారికి విద్యా శాఖ కార్యనర్మి (శ్రీ) యస్. ఆర్. రానుమూ ర్తి (I. A. S.) గారికి ఉపకార్యనర్మి (శ్రీ) డి. కావుయ్య సహాయ కార్యని శ్రీ) ఐ. రఘునాథ రావు గార్లకు మా కృతజ్ఞతలు. ( పథుల్యం ( పచురిస్తు ) ఎ యా గ్రంథాలను ఉర్యితో ( శద్దతో సుంచరతరంగా ముట్టర్సు ) ఆంగర్ సదేశ లుక్ మైబుక్ ( పెస్ డెర్యర్ శారాయణ రావుగారికి అడుగడుగునా సహకరించి తోడుడుతున్న డిప్యూటీ డైరక్టర్ (శ్రీ) జి. రామకృష్ణా రావుగారి తదిపరఉద్యోగులకు మా హృదయు పూర్యక అధినంగాలు.

> ఇట్ల వాజ్మయ మహాధ్య శు వడ్లమూడి గో పాలకృష్ణయ్య కళా–్రపూర్ణ JOINT - DIRECTOR

పరీధావి, తెలుగుఉగాది. 16\_3\_1972 హైద రా**బాదు**.

Andhra Pradesh Government Oriental Manuscripts Library & RESEARCH INSTITUTE.

శృంగారపదములు

(పాటలు \_ పద్యములు)

్రపాచిన అజ్ఞాతకవికృతము



శృంగారపదములు ( పాటలు )

## శృంగారపదములు

్షభెరవిరాగం — ఆదితాశం కన్నుల పండుగాయెరా నిన్ను జూడగా కన్నుల పండుగాయెరా ఘనుడ : శ్రీతుళజభూపా చిన్నె లన్ని యుంజూచి ಸ್ ಮಾ ಮಾ ಮಿಂಬಿ యున్నాను కరుణించుమీ సన్ను తకీరి విశాలా: నదుణశుభలిల, వన్నె కాడ : నీచిన్ని వనిత మరులుకొని 1101 సామిగా మొక్కెనురా , ఈ వేళ నీవు తామసము సేయకురా , నా ముద్దు సామిగా, నీ ముద్దు సొగసుచూచి 11-011 శరభేందతనయుండెన ఏకోజి వర వినుత, భోసలేం<sub>1</sub>ద : సరస జనపాలక :, సామితుళజభూపాల : సరసమెనటి, చక్కదనముచూచి 11311 వలచినాను, వలపు చాల నిలుపఁజాల వలరాజు బారికితాళ, తుళజమహిపాల విరహము తాళఁజాల, సరసుండా కోపమేల విరిబోణిబోధనలు , వినవేల భూపాల : 11811 నిన్నె నమ్మినదాన నీ పొత్తు నేను మాన, వన్నె కాడా : చిన్న దాన, వలచి వచ్చినదాన సరసయేకేందనుత, సామిశ్రీతుళజేంద గుఱుతుగా రతికేలి, కూడుము భోసలేంగదా 112811

• • •

క ల్యాణి —ఆది పరమమౌ తంజహారి, కోటలో మంచి సరసుడెన తుళజ జనపాలుండు సరసచోళ భూమిపాలుడు వెలయు సకలదేవ పుణ్యపాలుండు 101 ఘనమెన కీరి విశాలుండు, వాడు ఘనుడు, దిపాంబికా తనయుండు ఘనమైన శివభకి శీలుండు, సామి మనుడు. రాజులమేటిదీరుండు 11\_011 చతురుడే ఏకేంగద వినుతుడు, సామి చందమౌళిశ్వరభకుండు సదుణశుభరీలుండు, వాడు జనపాల తుళజరాజన్య దేవేం దుండు 11311 చనంతభైరవి --- ఆది చెలియరో చూడవె, నేటి ముచ్చటలెల చెలికా డెన తుళజ రాజేంగదుండు కరుణించెనె చెక్కిలి నొక్కిలి నొక్కమంటి, చిన్నెలు జేసివాడు చెక్కారమోవియాని చక్కాగ కొగిలించెనె 101 చెలిచే నేవిభుని, పిలువ నంపగానె చెలగి మాటాడుచు, చెలికాడు వచ్చె కొమ్మ : \_\_\_\_\_\_\_ చక్కని యేకేంద్రసుతుడు, జనపాలతుళజేందండు Iగక్కు\_న రతికేశిని, కలసి సంతసిల్లెనమ్మా: 11-011 కాపి \_ ఆట నిన్ను నెఱనమ్మినదానరా నేను ភិទាន : សទ៍ និច្បក : ឆ្លាំ កំជី ដីច្បក : 11011 కన్నెలందఱు జాడ, కన్నడి సేతురా : మన్సె హంవీర : | మొక్కెరా మదనావతార : 11\_011 మునుపటి మమతలు, మునుపటి నెనరులు మనసున నుంచరా, నా మనవిచేకోర 11311 దిన దినము నా మది. తెలియని వాని వలెనె ఘనుడ : నలుగురు జూడగ, మోడిసేతురా ? 11811 నుధ్వమావతి 🗕 ఆట సామి: రారా, నే నీకు మొక్కెదరా సామి: రారా భోసల శ్రీశరభోజరాజేంద: 11011

| వలచిన దాననురా, వలపు నిలుపలేరా              |       |
|--------------------------------------------|-------|
| వలరాయుని బారికి, వశము కాదు తాళరా           | ااهاا |
| చిలుక పలుకులు, చెవులను వినలేరా             |       |
| చెలువ గంధము బూసి, సామి : కొనియున్నా నురా   | 11311 |
| ఎలమి నతనుడండైన, ఏకేం <sub>l</sub> దవినుత : |       |
| చెలువుగా కూడుము శ్రీశరభోజేందా:             | แลแ   |
| వసంత తెలకంఆది                              |       |
| వెలదిరో వినవమ్మా : యీ వేళ                  |       |
| విరహము తాళనమ్మ :                           |       |
| ఎలమితో శరభేందు                             |       |
| డెన్నటికి వచ్చునమ్మా :                     |       |
| సరసమైన గుబ్బలను, సరసమైనమోవిని              |       |
| సరసమైన మోమునకు, సామి ముద్ద బెట్టునెపుడు    | 101   |
| ఘనమైన మాటలను, ఘనమైన పాటలను                 |       |
| ఘనమైన యాటలను, ఘనుడెన్నడు జూచునమ్మా :       | 11_ூ1 |
| సరసు డేకేందసుత, శరభ భూపాలకుండు             |       |
| సరసకేళిని నన్ను, జోడుగా గూడేదెపుడమ్మా :    | 11311 |
| ఎరుకల కాంభోజి — ఆది                        |       |
| అలుక చేసేది న్యాయమా : చక్కని సామి,         |       |
| చెలికాడా నీకు [మొక్కేనురా                  |       |
| చిన్నదాన, కౌగిలీరా, ఆ వలరాజుబారితాళ        |       |
| వన్నె కాడ : కోపమేల,                        |       |
| సంలితగుణశీల, సామి తుళజమహిపాల :             | ။ဂ။   |
| విరహము తాళ లేరా, వెన్నె లకాంతి కోర్వలేరా   |       |
| సరసగంధము బూయరా, చెక్కెర కెమ్మో వియ్యరా :   | ااها  |
| సరస మేకేం దవినుత : జనపాలతుళజేం ద:          |       |
| సురత కేళిని నన్ను, జోడుగూడి పాలించరా :     | 11311 |
| ನಲ್ಲಿ ಆದಿ<br>ನಲ್ಮಾಣಿ – ಆದಿ                 |       |
| ఇది సమయమురా, దయజూడరా                       |       |
| నదయకిరి, విశాలా : , శరభోజి భూపాలా :        |       |
| చలమేల జేసేవు, స్వామి నా హృదయేశా :          |       |
| చలుమాఱు సీ పదముల <sub>  </sub> మొకె,_దరా : |       |
| అలమికౌగిటఁ జేర్చి, అరుదైనకెమ్మోవి          |       |
| పలుగంటిజేసి, గుబ్బలగోరు జీరను              | IIQII |
| 2                                          |       |

•••• ••• •••

క్టాచుకర్బాణి 🗕 చంపు

నిన్ను నమ్మినదానరా, నా సామి కన్నడ సేయకురా, ఘనుడ త్రీభోనలేంద సన్ను తకిర్తిసాంద్ర : సామిత్రీతుళజేంద్ర : వలరితి నేను చాల, వలపు దాజేవేల వలరాజుబారి తాళ, వన్నె కాడ : యా వేళ గెంగె రాజుల మేటిపివు, రాజుచందునపివు రాజులలోన నీవు గెంజు కేసరి నీవు గెంగె చతుర : ఏకేంద్ర వినుత : చతుర త్రితుళజేంద్ర: చతురత తోదుత, రతికేంననుగూడుమా

బృందాచని \_ ఆది నిన్నై నమ్మినానురా, శ్రీతుళజేందస్వామి : బోసలకులచం ద, బోగదేవేంద భాసుర కీర్తిసాందా:, భవ్యకరుణో పేంది : 11011 నిన్ను జూచినపుడె, నిండు మోహముతోను ఉన్నాను కరుణించు, మన్ననతో లాలించరా 11\_011 సరస యేకేందవినుత, సామి శ్రీతుళజేంద : గరిమతో రతికేశి గారవించు మొక్కెదరా 11311 సావేరి \_\_ ఆది ఊరక కోపము జేసెనమ్మా : ధీరుడు శాహరాజ దేవేం దుడు నా పై చెక్కిలి నౌక్కమంటి, చిన్నెలు సేయమంటి Lపక్కు కు రమ్మంటి, బాగుగా కౌగిలిమ్మంటి 11011 వలచి నేనుండగా, వాఁడు నన్ను జూచి పలుకులేదని సరి, పడతుల జూడంగ 11\_011 ధీరయేకేంగదనుత గంభీరశాహేంగదుండు కూరిమి రతికేశిగూడి దాని మాట్ విని 11311 సావే రి...ఆది మనసు సంతోషమాయెను, మగువరో : యిపుడు ఘనుడెన (శ్రీతుళజ జనపాలుని జూచి ముద్దుమాటలాడి, ముద్దు పాట పాడి ముద్దు సామి యిపుడు ముదితరో : లాలించగా 11011 వగలతోను వాఁడు, వంచన జేసి నన్ను సాగసైన గుబ్బలను, సొంపుతో జీరంగ 11\_011 సరస యేకేందనుతు సామి త్రితుళజేందుడు మరు కేళి గూడి నన్ను కరుణించెనప్పడె 11311 సావేరి \_\_ ఆది కో పమేలరా : చక్కని సామి కోపమేలరా : భూపాలతుళజేంద : వలచినాను బాల వలవలరాజు బారితాళ

వలపు నిలుపఁజాల, వన్నె కాడ : యా వేళ ॥ం॥ కులుకు గుబ్బలపైని, నెలవంకలుంచరా చెలువుడా : నాపై దయజేసి కౌగిలీరా : ు౨ు

| చక్కగ రతికేశి సామి నన్ను గూడరా :    | 11311 |
|-------------------------------------|-------|
| సావేరి ఆది                          |       |
| _<br>చక⁄_ని వారిలో నీ సాటి          |       |
| చక ాని దారను గాన.                   |       |
| <br>చక ైని యేకేంగద                  |       |
| సన్ను తతుళ జేంగద                    |       |
| జనపాల రాజేం <sub>l</sub> ద          |       |
| సలలితగుణసాంద                        |       |
| వలచి నేను చాల                       |       |
| యుండే వేళను                         |       |
| వగకాడ : మాట                         |       |
| లాడితి వేర                          |       |
| చెలికాడా : నీవు                     |       |
| చెలియలందఱుఁజూడ                      | licii |
| <br>చక <sub>డి</sub> ని కానగోర సీవు |       |
| జేరితి వార                          |       |
| మోడి జేసి నేను ఉండే వేళను           |       |
| మోము మోము జేర్చి                    |       |
| ముద్దు బెట్టి సీవు                  |       |
| -<br>వేడుకతోడను                     |       |
| వీడెము లిచ్చి వింతగా                |       |
| చిన్నెలు జేసితి వౌర                 | ااهاا |
| సరస నొక రాజ                         |       |
| సమ్నత వర                            |       |
| దీపాంబికా తనయ                       |       |
| త్రీతుళ జేం <sub>ట</sub> ద          |       |
| సరసి జాషి చేర                       |       |
| రమ్మని పిలిచి                       |       |
| సురత కేశి జత                        |       |
| గూడితి వౌర                          | 11511 |

6

గౌరి - చంపు ుమెక్కెదనీ పాదములకు I గక్కున కరుణించరా చేక్కాని తుళజధీర సామి కౌగిలించరా నిన్ను నమ్మి నానురా నన్ను మన్నింపరా వన్నైగా చిన్ని చన్నుల నగరా గోగ జీగరా 11011 ఘన శివభకుండవు మన యోగళాలినీమ సున దీపాంబాతనయ ఘన భోసల రాజేంద 11\_011 సరస ఏకేంద వినుత సరస రసికుండ పిమ సగసముగా రతికేశి గరిమతోగూడి కరుణించరా 11311 . . . గౌళిసంతు \_ ఆది సామిగా నీ దానరా నేను చేక్కాని తుళజేంద్ర భోగదేవేంద్ర: బాలరానిను బాసినేను ణాళరా. యా వేళకురా లిలగాను బిగికౌగిటజేర్చి ఖాళిగా నను కరుణించుమీవేళ వన్నెల చిన్నెల చేసుల [కొన్నెలలుంచు జవరాల 11011 తిన్న గాను పలుచని కెమ్మో వి తేనియలను దయసేయుమీవేళ 11\_011 కంతుని కేళినను పింతగా కలిసితివిరా సంతతమును, ఏకరాజివినుత చక్కాని భోసలతుళజరాజేంగద 11311

| కావే రి —ఆది                            |            |
|-----------------------------------------|------------|
| ఎంతటి వాడెనేడు బాల                      |            |
| <br>యింత ముచ్చట జేసెనె                  |            |
| చి చెరించికాత నయుండు                    |            |
| దీన మందారుండు                           |            |
| భూపాల తుళజ రాజ                          |            |
| నృప దేవేం <sub>!</sub> దుండు            | 1101       |
| సరస యేకేం1ద వినుతుండు                   |            |
| సరస సద్దాణశీలుండు                       |            |
| సరస సద్దుణీశిలుండు                      |            |
| సరస్చేళ భూపాలుండు, గంభీరుండు            | ااهـاا     |
| సకల నద్దుణ నిధి                         |            |
| సకల్ నిత్యోత్సవనిధి జనపాలనిధి           | 11811      |
| ಪಿಲ್ಟ್ ರಿ — ಆದಿ                         |            |
| నిన్నై నమ్మిన దానరా నా సామిగా           |            |
| ನಿನ್ನಾ                                  |            |
| సన్నుత గుణశీల : శరభోజ భూపాల             |            |
| కన్నడ సేయకురా, <sub>L</sub> మొకెక్రైదరా |            |
| కరుణించి కౌగిలీయరా                      |            |
| చిన్ని చన్నులపైని కొన్నెలలుంచరా         |            |
| చిన్న దాననెరా, చెంతకురారా               | 1101       |
| జోరి వచ్చినదానరా, నాపె                  |            |
| కోపము సేయకురా                           |            |
| సారమైన కెమ్మోవి తేనియలియరా              |            |
| ా<br>ా                                  |            |
| సామగా చయగా, <sub>(</sub> మొక్కెదరా      | ،<br>العال |
|                                         |            |
| రతికేశి జతగూడరా, యేక                    |            |
| రాజసుత : గర భోజధీర, సం                  |            |
| తతక్రీ విహార, ౖడుతజన మందార              |            |
| సామి కరుణ జూడరా,                        |            |
| నే <sub>(</sub> మొక్కెదరా               | 11311      |
|                                         |            |

ವಿಲ್ಲ ರಿ -- ಆದಿ నేనె కోపసత్వనని నేరమెంచేపు భూనాథ : తుళజేం<sub>1</sub>ద: భూలోక దేవేం¦ద : వగలను జేసిసీవు వట్టి యలుక జేసేపు ఉవిదెల పాడి విని ఊరక చులక జేసేమ IIOII సన్ను తాంగులెల్ల గూడ ైనగజే సేద్ నిన్ను వన్నై కాడ : నీవు నా వద్దకు రార : వంచించేవు டி సరస యేకేం|దవినుత: సదయ : శ్రీతుళజేంద : సురత కేశిని గూడి గరిమ రంజిల్ల సేయరా 11311 క న్నడ -- ఆది కన్నడ సేయకు మీ భామపె సిపు

| సరస యేకేందవినుత : సామి నార్ణపాణనాథా :    |        |
|------------------------------------------|--------|
| గరిమ మీఱంగనన్ను, కరుణించు మీవేళ          | 11_011 |
| ఏక రాజేం <sub>(</sub> దతనయ : లోకైకపాలక : |        |
| త్రీకర తుళజరాజేంద : భోగదేవేంద :          | 11311  |
| క న్నడ — ఆది                             |        |
| <br>కోపమేలరా, చక్కాని సామి               |        |
| కోవమేలరా                                 |        |
| భూపాలతుళ జేం! ద                          |        |
| ಥ್ ಗಡೆವೆಂ ದ.                             |        |
| చెలిమిజేసి పిలిచిన                       |        |
| చెంతకు రాలేదా                            |        |
| తలచినపుడె సేవ                            |        |
| తానుచేయలేదా                              | ااه_اا |
| విలసిల్ల నేను సి                         |        |
| విడిదికి రాలేదా                          |        |
| పలుమారు నీ మీది                          |        |
| పదములననేలేదా                             | 11311  |
| ఆ యింతి బోధనల                            |        |
| నన్ని టి. సిప్రవిని                      |        |
| నాయందు దయలేక                             |        |
| నన్న లయించ                               | 11.211 |
| న్యాయము కాదురా                           |        |
| నమ్మినదాన ; నన్ను                        |        |
| పాయక యీవేళ                               |        |
| బాగుకౌగి లియ్యరా                         | 11211  |
| వన్నె కాడా : యేకేంద                      |        |
| నన్ను త : తుళజేంద :                      |        |
| చిన్న దానను సి                           |        |
| చిత్త మియకున్నాపు                        | 11E-11 |
| ఇది సీకు ఉచితము కాదురా :                 |        |
| మన్చించి యీవేళ                           |        |
| ~<br>నన్ని పుడె యేలుకోరా :               |        |
|                                          |        |

విలసిల్లు ఏకేంద వినుతుండను, చతురుండను తళజేందుండను, మమతతో చూడవె చెలువైన రతికేళి కలిసి నా చిత్రమున పలుమారు సంతోషముల కలుగజేయవే ॥3॥

#### ముఖారి—ఆట

రీలగ శ్రీతుళజేందుండు లెన్సయుండిన చాలునే వెలయ్ పేమ నా మీద నెనరుంచి వేడుక చెల్లించునె నా సామివాడు గంగ అలిగి సేనున్న జూచి, ఆదరించి, లాలించి వెలదిరొ : మాటలాడునె, నా పాణిశ్వరుండె గి... వనజాక్షుల జూడంగ, వరుస సొమ్మును తన యింటికిచిన పనుచునె నా మేలు వాడె గి...

## సావేరి \_\_ ఆట

సీవలె చతురుండు, నేనెందుగానరా భూవరతుళజేంద్ర : భోగదేవేంద్ర : భావజరూవ : భక్త కీర్తితభూవ : నరన యేకేందనుత: జనపాలకులచంద్ర : నరనరతికేళి సామి నన్ను గూడరా ॥ం॥

నిన్ను నమ్మి యున్నా నురా నెనరుంచి కౌగిগీగ మన్యహంవీర : నాతో మనసిచ్చి మాటాడరా ااهـاا వలచి వచ్చినానురా చలము జేసేదేమిర సలలితగుణహర సామినీకు |మొక్కెదరా 11311 సౌరాష్ట్రం --- ఆది (శ్రీరామావతారుడె శ్రీతుళజేం దుడె వారిజబాందవ వంశ వర్తనుండు తల్లిదం|డి మాటలు తప్పని రాజ్యపాలుండె, హితమైన భోసలేంౖదుండె హిమకిరణ గుణమహితుండె 101 సత్య భూషణ శీలుండె, సకలగుణ సంపన్నుండె నిత్య యశోభూషణుండె, నీతి తప్పనివాఁడె ااهـاا దివ్యగుణ భూషణుడె దీపాంబికా తనయుండె, భూపాలతిలకుండె భోసలతుళజేంగదండె 11311 సౌరా (ష్టర-ఆది కాముండు మంచి వాడాయె కాంతుడు దయజేసినపుడె సామి (శ్రీ) తుళజేంగదండె సరసములాడినపుడె ఘనుడె న భోసలేం దుండు కౌగిట నన్నా దరించి చనుమొనలంటి నాపె నెనరుంచినపుడె IIOII సరసమై విడెమిచ్చి, చందనము మేనబూసి వరుసగా నాముద్దుమాట వగగాను విన్నప్పడె 11\_011

సౌరాష్ట్రం \_\_ ఆట కోపము సేయకురా కోరియున్నా నురా శ్రీపతి కి ర్తిసాంద్ర (శ్రీతుళజేంద : వలపు నిలుపలేరా వలచినిను, ఉన్నానురా చలము వలదురారా సదయ: నీకు స్మెక్కైదరా 101 ఆదరించి నన్ను |బోవుమీ అలమి కౌగిలించుమీ ముచ్చటతో కరుణించుమీ اا گ ధీరయేకేంద వినుత దీపాంబికాతనయ సారెకు మీవేళ చక్కని తుళజ భూపాల 11311 మోహన-ఆట మనసు ఒకటిగానుంటే, యొనరు సకల కార్యములు మనసు కలకము పుట్టితే, మాటికి కలహము పుట్టును అన్న దమ్ములకైన, అత్యంతాపులకైన, తిన్న గా స్ర్రీపురుషులకైన, తిరముగ తంగడికొడుకులకైన, 11011 స్వామి సేవకులకైన, నద్దురు శిష్యులకైన, వేమాఱు రాజమంత్రలకెన, వెలయు బావమఱదులకెన, 11\_011 తుళజేంద యేకేందులకైన, తురంగస్వారులకైన, సలలిత భోసలవంశ, చందమౌశీశ్వరులకైన 11311 కేదారగౌళ -- జంపె నాసామిగా సీవు నన్ను కరుణించరా భోసల కులచంద : శరభోజ రాజేంద : నిన్ను నమ్మినదాననేను, నీ పదములకు వన్నె కాడా : ౖమొక్కెదరా, వద్దకురారా 101 విరహము నే తాళలేరా, వేడ్లతో కౌగిలిరా గురుకుచముల చిన్న గోరులుంచరా 11\_011 ఏకోజిరాజనుత, ఎన్నికవాడా శరభేంద : శ్రీకర రతికేశి చెలువముగా గూడరా 11311

## కేదారగౌళ \_ రూపక

కరుణజూడరా, ఘన భోనలేందా సరసుండా : దయజూడు; సామి డ్రితుళజేంద : ఏవేళ నిన్ను నే నమ్మియున్నానురా నీవె నాదై వము నిజము ద్రమిక్కెదరా ॥ ೧ ॥ చె కెర్కెరవంటి సి మాటలు నే విని చాలమోహించితి, చనవీయవేరా ॥ ೨ ॥ ఏ కేంద వినుత సామి : నా పాయమ్ము సి రతి కేశి నేలితినారా ॥ 3 ॥

15

## కేదా**ర**గౌశ – ఆది

ఎంతైన దయజేసి, యేలుకో నా సామి సంతత క్రీరిసాందా : సదయ భోసలతుళజేంద : నేరక నడిచినా, నేర్చి నడిచినా నేరములెంచక నెనరు బ్రోచే సామి ॥ం॥ నిన్ను నెఱ నమ్మినాను, నిను బాసితాళలేను వనితల మాటవిని, వగలు సేయకు జాణ ॥\_೨॥ చతుర : ఏకేంగదినుత, జనపాల తుళజేంద రతికేళి ననుగూడి పాలించు నీకు బ్రూకెందరా ॥2॥

కేదార గౌళ 🗕 ఆది

కో పము సేయ కె, ముద్దుల గుమ్మ: కో పము సేయ కె, భూపాల తుళజేందుతో సకల విద్యలభో జుండె, చక్ర\_నివాడె జలజ బాంధవ వంశుడె మకరంద బిరుదాంకుడె, మహిత దానకర్ణండె మకరంద బిరుదాంకుడె, మహిత దానకర్ణండె సకలాంశముల యందు, సాంబ శివుండతనితో ుంబు నిరుపమ గుణ శీలుండె, నితిపరుండె నిఖిల జన పాలకుండె, వరకీర్తి విశాలుండె వానవ విభుండె, శరణాగత పోషకుండె తరుణి వానితో

| ఏకోజిరాజ వినుతుండె తుళజేంగదుడు      |         |
|-------------------------------------|---------|
| ఎనలేని రణశూరుండె, శ్రీకర గుణవంతుండె |         |
| శితజనపాలుండె, జోక నిన్నే లినవాడె    |         |
| సుదతి యతనితో                        | 11311   |
| •••• ••• •••                        |         |
| లాహిరి — చంపు                       |         |
| సామిదయ జూడు మీ వేళ                  |         |
| సదయ శ్రీతుళజభూపాల :                 |         |
| కాముని బారికి తాళలేరా               |         |
| కౌగిలించి ఆదరించరా ॥                |         |
| ని ముద్దుమాటలు నేనువిని             |         |
| ని సొగ్ సెల్లను నేనుకని             |         |
| వేమారు మాహించియున్నా నురా           |         |
| నామీద నెనరుంచి, నన్నా దరించరా       | 101     |
| నీవెగతియని నెఱనమ్మినారా             |         |
| ఈ వేళ సరసములాడవేరా                  |         |
| ఠీవిగా గంధము నెమ్మేన బూయరా          |         |
| భావము రంజిల్ల పదములు వినరా          | ااهـ اا |
| సరస యేకోజి రాజేంద్ర: సన్నుత జనపాల   |         |
| తుళజేంద నీకు మొక్కెదరా గరిమగా       |         |
| రతికేశి గూడితివేర                   |         |
| ఘనుడ నా మనసు సంతోషమాయెరా            | 11311   |
| లాహిరి ఆది                          |         |
| నిన్నె నమ్మినానురా నా సామిగా        |         |
| వన్నె కాడ : తుళజేంద :               |         |
| వలచి వచ్చినానురా                    |         |
| వలరాజు బారితాళ, వళముగాదు ౖమొక్కెదరా |         |
| చెలువుగా దయజేసి చక్కెర మోవియ్యరా    | 101     |
| మగువలతోగూడి, మనసియ్యక తనతో          |         |
| వగలు జేసితె నిన్ను వద్దనే వారెవరు   | 11_ை    |
| నరన యేకేంద వినుత: జనపాల తుళజేంద :   |         |
| గరిమను రతికేశి కలిసి నను గూడరా      | 11311   |

| లాహిరి 🗕 ఆది                     |       |
|----------------------------------|-------|
| కలకంటి నేనౌకటి కలకంఠి: వినవె     |       |
| సలలిత భోసల తుళజ జనపతి            |       |
| దయజేసినట్లు                      |       |
| అలముకొన్న మోహమును                |       |
| అలరు శయ్యపై నుండగను              |       |
| నా మనసు తెలిసి విభుండు           |       |
| నవ్వుచు చేర వచ్చినట్లు           | 101   |
| <br>చలువ వెన్నెల బైటను           |       |
| చెలులతో నాడుచుండగా               |       |
| చెలువుండావేళను వచ్చి             |       |
| చిన్ని చన్నుల జీరినట్లు          | 11_91 |
| సరసి జాక్షి: యేకరాజ              |       |
| సన్నుత (శ్రీతుళజేంౖదుండు         |       |
| గరిమగా మదను కేళి                 |       |
| కలసి సత్ఫలముల నిచ్చినట్లు        | 11311 |
| వసంత ఆది                         |       |
| సరసమైన తుళజ భూపాలునిఁ జూచి       |       |
| నకియరో : మోహించితి నీవేళ         |       |
| ఆ నరన గుబ్బలను గోరులుంచి         |       |
| సరసు డెన్నడు లాలించును           |       |
| విరహము తాళలేను ఈ వేళను           |       |
| కరుణం జూడమనవె                    |       |
| ముదమున జనపాలు                    |       |
| పొగరుచ్చము మీఱంగా                |       |
| సదయుడు మదగజముపై నెక్కి           |       |
| పిధిలో సరి రాగను ఈ వేళ           | اافا  |
| ఘనుడు, ఏకేంద్రసుతుండు, దీపాంబికా |       |
| తనయుండు, తుళజ భూపాలుడు           |       |
| వినయముతో నన్ను గూడి              |       |
| మనసిజకేశి, మనసు రంజిల్లఁజేసిన    | 11311 |
| ••• ••• •••                      |       |
| ••• •••                          |       |

## පට සෙ - පෙඨ

సుదిన మాయెను ఓ చెలియరో 1 నదయ బోసలతుశజజనపాలునిఁ జూడగ విరహము తాళలేను, కరుణ జేయమనంగ సరనుడు కౌగిలించి, చనుమొనలంటగానె నరనుండు చతురుండు, నకల జనపాలుండు కరుణా సాగరుండు రాగా 11\_211 ఘనుండు, ఏకేంగద సుతుండు జనపాల తుళజేంగదుండు సురత కేళిని నన్ను జోడు గూడి గూడగానే 1131 ಖಿಲ್ಲ ರಿ-ಆದಿ సుదతిరా: చూడవె, నేటి ముచ్చట తుళజజనపతి దయజేసె 🛛 ్ర కులుకు గుబ్బలమోవి జిలుగు పయ్యెదడాసి చెలువుగా గోరులుంచి చిన్నెలు జేసెనె 101 మొలక నవ్వులతోను ఎలమి కౌగిటజేర్చి ఆదరించెనె చాలా 11\_011 చతురుండే కేం|దసుతుండు సామి తుళజేంగదుండు రతికేశి నను గూడి లాలన జేసెనమ్మా 131 ధన్యాసి \_ జంజె సామి: దయజూడరా చాల నమ్మి నానురా భూమి జనపాల, తుళజ భూపాలచంగద 101

వలపు నిలుపలేరా వలరాజు బారికిని కలంగుచుండె నను కరుణించు మీవేళ ااه\_اا ... ... ... . . . ధ స్యాసి 🗕 ఆట చూడవె గామ: ముచ్చట లెల్ల వేడుకతో శ్రీ తళజరాజేంగదుండు వెలదిరొ: యీవేళం జేసిన చిన్నెలు కలికి: నీబంగారు జిలుగుపయ్యెదకొంగు తొలగినదని దయ తో నావదకువచ్చి చెలియలందఱు జూడ చెలువుండు హొయలుగా మొలక చన్ను లైపెని నెలవంకలుంచెనె IIOII కనకాంగి నెమ్మేన గందము నలదుదామని ముదమున నన్ను, అలమి కౌగిలించి మొనసి నాదుకె, మ్మోవి తేనెలాని ఘనముగా రత్నాల, కమ్మరిచ్చెనమ్మా : اا ہے ا వేగడ\_ఆది రంజిల్లు ఏకోజి రాజేంగద వినుతుండు మంజువాణి: తుళజ మహిపాల చంగదుండు రంజితముగానన్ను రతికేశినిగూడి కంజాకి, బంగారు 11311 కడియా లిచ్చెనమ్మా :

జేగడ \_\_ ఆది వలచినాను చాల వన్నె కాడ : యీవేళ సలలిత గుణశీల : తుళజ మహిపాల: సామి స్మాచరా : చెక్కైర మోవియ్యరా : కాముబారికి తాళరా : గక్కున కొగిలించరా : 1101 నారీమణులలోన నన్నా దరించి చాల గారవించి నామేన గంధముఁబూయరా : గక్కున కెమ్మోవానరా : 1 உ . సరస యేకేం<sub>[</sub>దనుతి: సామి శ్రీతుళజేంద : సురత కేశినిగూడి సౌగపుగలుగజేయరా ! జేగడ -- ఆట రమ్మనెనె కొమ్మ : నిన్ను సమ్మతించివాడు ఎమ్మెకాడు, తుళజేం<sub>1</sub>చుండు ఇంతలో దయజేసి, యావేళ 101 చక్కగా శృంగారించుకొని అక్కరతోడుత సంతోషమునను గక్కున నిన్ను కౌగిలించి కెమ్మోవి యానను 11\_11 వన్నె లాడి : నీ వగలెల్లనుగాని వన్నె కాడు మోహించి చాల తిన్నె గా సరసములాడుచు

| హాయలుగా చన్నుల                      |        |
|-------------------------------------|--------|
| గోరజీరి లాలింపను                    | 1151   |
| మంతువెకిగ్రిన యేకేంగ్రదినుత         |        |
| మహిపాల తుళజ రాజేంగదుండు             |        |
| సంతతము నిన్ను జోడెడ బాయక            |        |
| కంతు కేళి జతగూడి, కరుణింపను         | ពទា    |
| తానాంతందిరి నానాంతిల్లా నానాం       |        |
| దిరినా తానాదిరి తిల్లానా తిల్లిల్లా |        |
| నాతందిరి, తానాదిరి తిల్లిల్లానా     |        |
| తిల్లిల్లానా తందిరి దిరి తిల్లానా   |        |
| లెల్లానా తానాతందిరి నాదరితద్దళాం    |        |
| గుక్త ధిమిత తిల్లానా తందిరి         |        |
| దింతాం దింతాం ధిత్తళాంగు తధిమిత     | 11521  |
| •••• ••• •••                        |        |
| భేగడ _ ఆది                          |        |
| కౌమ్మ : వీడు ఎటువంటి వాడమ్మ         |        |
| ರಮ್ಮ ನಿ ಸಾಗಹೆನ <u>ಾ</u> ನ           |        |
| లాలించి కౌగిలించి                   |        |
| ఎమ్మె కాడు, తుళజ రాజేంగదుండు        |        |
| కరుణించెనె                          |        |
| తరుణీ: నీరత్నాల సరులు చూతామని       |        |
| గురుకుచములపైని గోరులుంచి లాలించెనె  | 101    |
| సుదతిరో : నీ బేసరి చూతామని యొకసారి  |        |
| ఉరమున కెమ్మోవి మొనసి నొక్కె నృవశారి | 11-211 |
| ఏకోజి రాజ వినుతు                    |        |
| డెలమి శ్రీతుళజేంగదుండు              |        |
| జోకను రతికేళి                       |        |
| జోడుగూడి కరుణించెనె                 | 11311  |
| లక్ష్మీరాగం _ చంపు                  |        |
| నాసామిగా నాపై కరుణింపరా             |        |
| సిదాన నేనురా 1 భూమిశ తుళజేం1ద :     |        |
| ಶ್ ಗಡೆವೆಂ <sub>1</sub> ದ :          |        |
|                                     |        |

చాల నలచినానురా : చలము జేసేదేమిరా : 1101 బాలరా : నేను తాళజాలను జాలిగొనియును జవరాల, మొక్కైదను రారా : కౌగిలియ్యరా : రాజనదుణహర : కోరియున్నారా : గారవించరా 11\_011 ఔర : నీకెమ్మో వి నాననియ్యరా : సరస యేకేందనుత సామిశి) తుళజేంద : మరులుకొన్నారా: మనవి చేకోరా : గరిమగా గతికేశి కలిసిమనసియ్యరా 1131 పంతువరాళి --- ఆట

సామిగా కోపమేల, విరహముతాళ సామి భో నలేంద, సదయ శ్రీతుళ జేంద : చినదానను, మగువ నెంతెనగాని కలనైన నిన్నె డబాయక, కలకంఠి బోధనవిని 11011 నిక్రముగ నిన్ను నమ్మినానురా, హౌయలు గక్కున కొగిలియ్యరా కరుణ ఘనుడ (శ్రీయే కేం; దనుత: దీపాంబాతనయ: జనపాల : తుళజభూపాల : శివభ క్రిలోం : వగలు జేసేవేలరా : తుళజయాప : వలచినగాననేర 11\_011 వగలాడి మాటవిని, వగలాడియని..... సరస గందము బూయగా. నరిమేనను చక్కగా కౌగిలియ్యరా, విరహము తాళలేరా కరుణ 11311 . . . . . . . . . .

కాంబోజి --- ఆట వలచినాను నీపై చేల వలరాజు బారికితాళ తుళజ జనసాల చేలువ గందము బూసి సామి: కరుణించరా అలమి కౌగిట జేర్చి ఆదరించరా కులుకు గుబ్బలపైన గోరులుంచరా మోవిచ్చి పాలించుకోర IICh ఘనుడ: యేకేందవినుత జనపాల తుళజేంద గరిమ సురతకేం గక్కున గూడరా ااتشاا కాంఖో జి --- ఆది కాని కానరాని వగలెల్ల కాని కానరా కాని రానీవగలు, ఘనుడ: శ్రీ శాహజేంద : ్ష మొక్కై నీ పాదములకు, చెక్కైర మోవియార గక్కున నేలుకోరా, చక్కని **భో** సలేంది: 1101 నిన్ను నమ్మినానురా నన్ను కరుణించరా కన్యలలో నన్ను కను ద సేయనేరా ااھاا సరస యేకేంద వినుత: సామి త్రీ శాహేంది: గరిమను రతికేశి, కలిసి యేలితివార: 11311 కాంటోజ -- ఆది సామిగ నాపె, చలమేల జేసేవుర భూమిశ: ತುಳ ಹೆಂದ್: ಫ್ ಗದೆ ಪೆಂದ: వలచి వచ్చినానురా; వన్నైకాడ: కోపమేల వలరాజు బారికి కావ౯, వళముగాదు ಮಾವಿಯ್ಯರಾ: HCK కవురంపు వీడెమీర, కౌగిటఁజేర్పుకోర అవరంజి సామ్ము కిరా, ఆదరించుకోర اات\_اا సరస యేకేందనుత: సామి శ్రీతుళజేంద: సరస సురత కేళి సామి: నన్ను గూడరా 11311 సురట \_\_ ఆది నమ్మి నాను నిన్ను చాల నయగుణ శుభలీల : తుళజ మహిపారి 11011 వలచినారా, వలపును నిలుపలేరా వలరాజుబారికి, వశముగాదె మొక్కెదరా 11\_911 కన్న డ సేయకురా, ఘనుడ : బ్రోసలభూప : నన్ను కౌగిలించరా, నాసామి నీ దానరా 11311 సరస యేకేంగదవినుత : జనపాల తుళజేంగద గరిమ సురతకేళి, కలిసి నన్ను గూడరా : 11311 సురతు \_ జంపె సరసగుణశీల తుళజభూపాలుని బ్రూబి సకియరో : వలచితిని నేను చాల వలపు నిలుపవలెనె, వాని తలంచినపుడె ఏమో వలరాజు మిగుల నన్న లయించెనె 101 కరుణజేసి ఆవేళ నన్ను కలికిరో : రమ్మ నుచు గారవించినన్ను కాగిలించెనె పేక మహీపాల సన్ను తుండు తుళజ భూపాలకుండు శ్రీకరంబుగగూడె చెలియ : వినవె ااهـ ۱۱ ... ... ... . . . సురట -- చంపు నిన్ను నేనమ్మినదానరా, నాసామి కన్న డ సేయక భో నలేం ద : ఘనుడ శ్రీతుళజేంద:

వలచిన నామనసు తెలిసి వంచనజేసి పిలచినా యిందుగాక ్ర పేమ దాచేదేమిరా 11311 మునుపటి దయమఅచి మాడిచేకొని తోడి కనకాంగులెల్ల జూడ గారవించుకుందుగా 11មា తనరు ఏకరాజేంగదవినుత శ్రీతుళజేంద : అనువుగా రతికేశి నెనసి నన్నే లుకోరా నవరసాలంకార, నృపతి సకల జనాధార : 112811 మంటార వం 🗕 ఆది నేడు ముచ్చటజేసెనె నీరజాకి, వినవె వేడుకతో భోసల విభుడెన తుళజేంగదుండు సరస గంధము నామేన చక్కగ అలదినన్ను తరుణి వేఱొకతెకు కపూర తాంబూలమిచ్చె నమ్మా : 101 అలిగియున్నను బిలిచి ఆదరించి పలికెనమ్మా : కలికి వేఱొకతెను కాగిట లాలించెనమ్మా: 11\_9**11** ఘనుడు ఏకేంద్రసుతుడు జనపాల తుళజేం'దుండు నన్ను ఏలినసామి ఇతర వనితల రంజిల్లజేసెనమ్మా : 11311 మంటారవం -- ఆది ఇంత కోపము సేతురా ఎవరె నవింటే ఏమి సేతురా తుళజ భూపాలచంది:

మంతు కెక్కిన యేక మహిపాల సన్ను త : కోరి వచ్చిన ముద్దుగుమ్మేను ఎంచేది మేరగాదురా నీమీద మోహమ్ము హెచ్చెరా 101 బహుదినముల నీదు పదములె గతియని మహిపాల: నమ్మిన మగువనునేరా 11\_911 చిఱుత¦పాయమునాటి చెలిమిని నన్నే లు సరస యేకేందనుత సామి: శ్రీతుళజేంద: ngu 2000 సీసరి దొరలను. నేనెందుగాన వాసరాదిపవంశవర తుళజభూపాల: అశాంరోహణ సామజారోహణములను విశ్వపాలనముల, వివిధ విద్యల శాశ్వత కీరుల, నకల ధర్మముల విశ్వేశుభజనల, వితరణమహిమల 101 శౌర్యగాంభీర్యముల, చతురుపాయములను దయా దాషిణ్యములను, కార్యసంగతుల కమనీయ గుణముల ఆర్వపోషణముల, నఖిలాంశములజూడ ااهـ اا వినయ వివేకముల, విభవ సంపదల అనుపంబు జలముల, ఘనుడ: యేకరాజేంగద వినుత. దీపాంబికా తనయ భోనలాబ్దిసుధాకర: తుళజేంద: 11311 తో ది --- ఆది ఏల యలుక జేసేఫ తెలుపరాసామి బాలరా, తుళజ భూమిపాల,రా వీదాననేగా దేవర చిత్రమునేను, తెలిసినడుచుకోలేదా? భావించి మీసేవ నేను భ కితో జేయగలేదా ? 11011

శృంగార పదములు 29 మేటి విద్యల మిమ్ము, మెప్పింపగాలేదొ సాటికీ మీ మనసు దెలిసి చక్కిగ నాడలేదొ ااهاا సరస యేకేంగదసన్నుత, సామి శ్రీతుళజ రాజేంగద: గుఱుతుగా రతికేశి నన్ను గూడ నంచనజేసి 11311 తో డి \_\_ ఆచి సామిగా దయజూడరా, భూమిపా దేవేంది: భోసల రాజేంద : వలచి వచ్చినానురా వంచన వగలేలరా వలరాజు బారితాళ వశముగాదు ఈవేళ 101 గక్కున కౌగిలియ్యరా కపూర విడెమియ్యరా చక్కైర కెమ్మో పీర సామి నీకు మొక్కెదరా 11\_911 సరస యేకేంగదవినుత, జనపాల తుళజేంగద: కరుణించి రతికేశి, గరిమతో గూడరా 11311 గుమ్మకాంభోజి 🗕 ఆది పొట్టనిమిత్తము జనులు, పోటిచేశేరు వట్టి పావముల వడిక టైదు, పౌరులు తిట్టేరు వెండి బంగారు (శీ) చేత విద్యాగర్వములచేత నిండుసభలోనుండి నే సమర్థడననుకొనేరు HCII తాము శుద్దులనుకొనేరు స్వామిదోహము జేసేరు పామర బుదులౌచు పరుల దూషించేరు 11\_011

నరస యేకేంద్రసుతుని శంకరుని తలంచలేరు పరగ లంచమ్ము పట్టి పరుని కొనియాడేరు

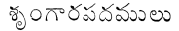
గు మ్మకాంఖే జి – ఆట (శ్రీ) తుళజ నృపాలునికి జయమంగళం ఏకేంద్రవినుతునికి నిత్యమంగళం మహిపాం శిరోమణికి, మహి జనాధారునికి మహనీయ చరితునికి, భో సలకులచందునికి సజ్జనాధారునికి, దర్జన గర్వహారికి దిగ్విజయవంతునికి, దీపాంబాతనయునికి చతురయేకేందవినుత, జనపాల తుళజేందునికి సరన జనాధారునికి, చందమాళిళ భక్తునికి

గుమ్మకాంభో జి 💷 ఆట శ్రీరామచంగదునికి మంగళం నిత్వసీతాభిరామునికి ఇనవంళ సోమునికి, నేకేం| దవినుతునికి మనసిజాకారునికి మంగళం కంజాత నే¦తునికి, కరుణాసము¦దునికి మంగళ చరితునికి మంగళం సీతాసమేతునికి, 18తజనకలుకునికి మా తుళజేంగదపాలునికి మంగళం శ్రీతుళజ రాజేంగదనికి మంగళం ఏకేంగదవినుతునికి మంగళం ။ శృంగారాకారునికి, శితజనపాలునికి సంగీతలేలునికి మంగళం 11 దీపాంబాతనయునికి, దీనవత్పలునికి భూపాల తుళజేంగదునికి మంగళం 11 ఏకేంగద తనయునికి, ఇనకుల తిలకునికి పాకారి భామునికి మంగళం॥

ఘంటారచం --- జంపె

జయమంగళం నిత్య శుభమంగళం మంగళం భోసలాంబుధిపూర్లచం దునికి మంగళం సరసగుణసాంగ్రామనికి మంగళం శుభకలిత విభవదేవేంగదునికి మంగళం తుళజ రాజేంగదునికి, ధీరునికి జలధి గంభీరునికి, సజనాధారునికి విక్రమాదారునికి, నీ శూరుని కీర్తి విసారునికి శోభనాకారునికి, శాతవవిదారునికి 112211 వనితాలోలునికి, విమల శుభ శీలునికి విబుధ జనపాలునికి, మంజుతర లీలునికి ఫాలలోచన భ కిపాలునికి, ఏకేంద బాలునికి နာန အဆာ ဘာ စာ လူနိုင်္ဂ ။ အ။

శృంగారపదములు ( పద్యములు )



చేరి యింకొకసారి చిన్నారి నెమ్మోము కన్నులు చల్లగా కందునొక్కా తెలియనింకొక సారి తియ్యని పలుకులు వీనుల విందుగా విందునొక్కా కదిసి యింకొక సారి కండ చక్కెర మోవి కమ్మ తేనియలానఁ గందునొక్కా 1 పేమ నింకొకసారి బిగియారకౌగిట నదిమి చెక్కిలినొక్క నబ్బునొక్కా చెలిమినింకొక్క సారియై పులక లీన గళరవంబులుగులుకంగ కలసి మెలసి యొద్దికల పాన్పు పైచేరి యుందునొక్కా అందమగు దారిముద్దుటౌయ్యారి గోరి။ కలికి: సీ బిగి బిగి కౌగిలి దొరకునె భాగ్యంబు లేనట్టి పల్లవునకు జలజాషి: నీకటాష్ము కల్గనేర్చునే పుణ్యంబు జాలని పురుషునకును సకియ: నీ కెమ్మోవి చవులు సిద్ధంబౌనె మణి, యదృష్టములేని మానవునకు అతివ: నీ సురత సౌఖ్యములబ్బ నిచ్చునె ్రపా పి గూడని యోగ బాహ్యునకును ఏల యిందులకై వట్టి జాలిబొంది చింతలొనరింప మోహముల్ చిక్కబోనె తలచినంత, ఋణాను బంధములు లేక అలరుల కటారి ముద్దుటౌయ్యారి గోరి။ మిడి బెడసరి మీల వడువున నౌకవింత ధళధళ వెడలి సంతస మొనర్ప చెలువైన తమ్మి రేకుల జాడ నొకనిండు

1

చకచకల్ బలసి ముచ్చట ఘటింప వెలలేని కలువ పూవుల తుల నౌకమంచి

నిగనిగల్ నిగుద వెన్నెలలనీన కలయ వెన్నెల పుల్దు కవజాడ నౌకతేట

మిసమిసల్ చెదరి యెమ్మెలు వహింప జళుకు బెళుకును నిగ్గును జగ్గు కఱుకు చుఱుకు సౌలవును నిలపును సొంపు నింపు వాలు చూపుల నింకొక బారి నన్ను చూడవే ముద్దుటొయ్యారి సౌగసుమీఱి11

చలపట్టి యింతరచ్చల బెట్ట నుడిగట్ట వలపులేగతి పట్టి నిలుపువాడ గమక మై దుమికి పై గదియ తెంపువహించు మమత లేజాడను మఱకు వాడ చిగురొత్తి యూర కె జిగిబిగిగా నల్లు నానలే బాగున నడచు వాడ అమితమైనెగడి మిన్నంది తత్తర బెట్టు తమక మే కై వడి దాచువాడ తలచినవ్వుడె నెమ్మేన కలయమొలకు పులక లొక్క ట నెలకొని బలియసాగె చలము లిక నేల కౌగిట నలమ రాదె యోర సేయక ముద్దటౌయ్యారి చేరిం

చిలుకలకొలికి నీ పలుకఁ జేసిననేమొ జాలిబొంది మనంబు చంచలించు ఎలనాగ నీవాత పలుక కుండిననేమొ యదరుచు గుండెఝల్లని కలంగు ముదిత: నీవాచుక మోముదిప్పిన నేమొ కనుగవలందు చీకట్టు గదియు చెలి: నీవు నవ్వుచు చెనకకుండిన నేమొ తమి బూని నెమ్మేను తత్తరించు

ఇందు కేమందు ? నెట్టులోర్తు ? నేమి సేతు? వలసి యొల్లమిగా, సీమ వారి కరణి చేయకిటువంటి మాలిమి సేయనెంత వచ్చెనే? ముద్దుటాయ్యారి వన్నె మీఱి။ చందమామను జూచి చక్కని నీముద్దు మొగమంచు నొకకొంత ముదముగాంతు కలువరేకుల జూచి బౌళుకొందు నీ తేట కనుగవలని కొంత తనుపుసేతు పూవు బంతులఁ జూచి పొంగాద నీగుబ్బ లని తమిచేఁ గొంత యక్కచేరు మెఱుపు తీగెను జూచి మించు నీ నెమ్మే ని సొంపని తప్పక చూడనెంతు కళవళంబున నొక్కెంత కన్ను మూసి కలల నీతోడి లోకమై కలసియుందు వలపు చెడ్డది యెంతటి వారికైన నలుగకే, ముద్దుటాయ్యారి యాసమీజి။ చల్లని తమ్మి వాసనలను నీ మేను గుచ్చి కాగిట జేర్చు కానక యున్న గరగర కండ చెక్కెరలూరు నీమోవి తేనియల్ తమిదీర నానకున్న కమ్మని వలపులొక్కట గుల్కు నీముద్దు వలుకులు చెవులనింపకయయున్న అవరంజి తశుకు టద్దపు నీదు చెక్కి\_లి నును గోర జిగ్మీఱ నొక్కుకున్న పులకలెగయంగ గళరవ స్పురణ మెఱయ తనియ రతులందు పైకొని పెనగకున్న తాళలేనింక దయజేసి యేలుకానవె ముద్దుటౌయ్యారి: వేగనా యొద్దజేరి။ కలికి: నీ నిడువాలు బెళుకు జూపుల నల్ల కలువ దండలు మేన గప్పకున్న కలకంఠి: ముద్దులు గులుకు నీ చిఱునవ్వు తేట వెన్నెలలు పె మీటకున్న

5

6

చెలియ: మచ్చికల నీ చిన్నారి చేతుల చిగురులు కనుగవఁ జేర్చకున్న కోమలి: సీగబ్బి కొదమ సిబ్బెపుగుబ్బ పూవు బంతులు తొమ్ము బౌందకున్న తొడల నటికంబమువ్విడి వడకయున్న చలువ చెమటల పన్నీరు జల్లకున్న వింతనిట్టూర్పు సురటుల వీవకున్న తాళనే ముగ్గ ననుగూడి తనుపకున్న 🛙 ఈ వెండివెన్నెల కెటువలె నోర్చునో మల్లెపూవంటిది మచ్చెకంటి ఈ సెగల్ గలగాలి కెటువలె తాళునో మరువంబు వంటిది మందగమన ఈ తుమ్మెదల దొమ్మి కెటువలె నిలుచునో వనజమ్మువంటిదీ వనజగంధీ ఈ విరిశరముల కెటువలె సెచునో చిగురాకు వంటిదీ చెలువు చెలువ వనిత నేరాతిగుండియ వాడనంగ దిట్టతనముననున్నాడ తెఱవమనను మెత్తనిదియంచు బోవరే మేలుగూర్పు మదన: మాముద్దుటౌయ్యారింగదియంజేరిం వసిమీర నవరంజి పదికనార్చిన లీల కస్తూరికిని తాపిగట్టినట్లు కలికి ముత్యము పులు గడిగిన కైవడి భావజానము సానఁ బట్టినట్లు మించుటద్దమురహి మించు తోమనజాడ ఘనమణికుందను బెనయుకరణి కమ్మజాజికి పరువమ్ము గూడిన బాగు శ్ శినిండు కళలతో నెసఁగు పగిది వేళవేళకు వింతగా వెలఘటింప రాని సింగారములు మేనం బూని సాని కులములో వన్నె కెక్కితి జళుకుదేజి ముద్దటౌయ్యారి: యన్నిట ముదముమీఱి။

8

9

ఆవల నొకచోట నాసతోనుండుట తెలియకచేరు టె చులుకదనము మఱి యన్యమగుదిక్కు మనసుంచి తిరుగుట గనలేక తగులుటె కాని తనము వేఱొక్లతావున కోరికతో నుంట యేఱుగక కవయుట యెదైతనము పరగడ నౌకయెడఁ కాళిగా మెలగుట తలపక కలియుట పలుచఁదనము నిలుపఁగూడని మదహతి నిగుడుకరణి వలపు తనకన్న మించిన వనజ గంఢి పొందుగోరుటకొదువబో బుద్దికెల్ల తలచవే ముద్దబౌయ్యారి చెలిమిదారి 🛛 కడలేనివేడ్కల యెడయకుండెడువహ వరులవేడుకకు బావమునఁ గంచి తమి జోడుగూడి మంతనములాడెడి సతీ పతుల ముచ్చటకు లోపల దలంకి అల్లి బిల్లి గను సయ్యాటల పెనగు చం పతుల చిన్నెలకు తాపము వహించి తనియని రతి గళ ధ్వనురెచ్చి మెచ్చు డ్రి పురుష సంగతికి నూర్పులు నిగుడ్చి వలపు నెలకొన నెమ్మేన పులకలినం చలచి కళవళపడి, సౌలి, సౌలసి, యలసె తలిరువిలుకాని చూరగా వలసె వట్టి జారిచే ముద్దుబౌయ<sub>ి</sub>రి మేలుగోరి ။ గౌక్కు నెన్నా జి సుమగౌక్కు నిగ్గుల చండ మిసమిస నిరాంపు మెజుగురీగ పుటుమచ్చ మోవిపైం దొంకమే చిరునప్ప తళతళ మొంక చెన్నెంది. గాయి రంచుట్టి పజరెంచు ఔషకుచూపుం కాలు నిగనిగవింత చన్నియలు గూర్ప తకుకు చెక్కి క్లైపె హిలయు కమ్మల చాలు ఛగఛగ నొక్ల ముదము ఘదింప

11

13

14

15

ఘల్ల ఘల్లన నందెలు ఘణిలు మనెడి గిలుకు మెట్టెల రవము తొక్కిశ్ము వార నిండు చుక్క నమదహతి నిగుడు కరణి ခြဲရမားစို သာထ္ထမ္မာထား၀ွ၀ ခ်ိုးစုံရောဂါ။ చక్కని నును కొప్పె చాలు మోహముగూర్ప వాలుగన్ను లె చాలు మేలు గొలుప తశుకు చెక్కులె చాలు తగులు పుట్టగఁజేయ బెళుకు చూపులె చాలు 1బియము నెఱప చెక్కెరకెమ్మోవి చాలు ముచ్చటఁజెప్ప మొలకనవ్వే చాలు వలపురేప కులుకు గుబ్బలెచాలు గూర్మికిఁబెనఁగంగ నాయ్యారములె చాలు నుబుసుఁజేయ మఱియు చుంబన భేదంబు లెఱిగి, కళలు చెనఁకి, బిగియారఁగౌగిటఁజేర్చి, సురత బంధముల చితమలరార భావమెఱుఁగ ನೆထ္ပုံးစီး ဿင္လားစားထားစွင္ပင္ပံုစီးမ်ိဳးမီး။ గొప్ప | కొమ్ముడి మంచి కొదమ తుమ్మేద చాలు నునుమోము వనజ శోభనకరంబు తశుకొందు కన్నులు బెళుకు బేడిసమీలు కంఠంబు శృంగార కరము కరము చెలువైన మృదు బాహువులు మృణాళంబులు కులుకు గుబ్బలు జక్క వల బెడంగు కటినివాసంబు సైకత న్పుటతటంబు లూరులంబుకరేణు కరోత్సవంబు గాగ గవులెంచ సరసా<sub>1</sub>గ గణ్యవైతి ముద్దటౌయ్యారి యెనలేని ముదముమితి౹౹ మెఱుగు లీనెడి మంచి హరి నీలములరవల్ సరములు గూర్చిన చందమునను కొదమతుమ్మైద గుంపు గొనివచ్చి యొక్కచే పొంకమ్ము గానారుఁ బోయుకరణిఁ

గప్పమీఱెడినునుకాటుకనుందీసి యొప్పగా గుదిగట్టి యునిచినటుల కళదే<sub>లు</sub> చొక్కంపు కల్వపూవులచాలు చిన్నా రిదండలు చేర్చినట్లు సీరదచ్చాయ మాయించి నెమలి పింఛ ములను వెలగొని, శై వాలములను గెలిచి, చమర వాలంబులకు లేని భృమణమొసఁగి 16 మెఱయుణో, ముద్దటౌయ్యారి కురులుమీజి။ వలపునాటినతేట బెశుకు చూపులకొంత తెగనాడు కొను మోడి వగల కొంత చిలుపతేనియలూరు మొలక నవ్వుల కొంత చాలు చాలనెడి వేసటలకొంత చాయగానాడు మచ్చరపు మాటల కొంత కినియగారాని జంకెనల కొంత నెయ్యంబునను జేరు నాయ్యారముల కొంత తలగి పొమ్మనెడు పంతముల కొంత ముచ్చటల కొంత చుంబనములను కొంత, కౌగిలింపుల కొంత, నఖశ్రముల కొంత, కొనరుల కొంత, పై కొనిన రతుల 17 తీరునే తమి : ముద్దుటౌయ్యారి గోరి။ తమిపెంచి, తలయూచి, తాల్మి తప్పక చూచి వాలుకన్ను లొకింత తేలవేయు వేసి, మోమట్కుదిప్పి నెచ్చనూర్చుచునెడ నభిముఖియై మోవి యాని చౌక్కుం జాక్కి, చాక్డపు గోట నొక్కి, కెగిటఁజేర్చి బలుపు గుబ్బల జూమ్ము ( బట్టి కుమ్ము గుమ్మి, తామొనబంట కొరికిన తెలనాకు మడుపు సగమ్ముకొమ్మని యొసంగు నాసగి డాకేల ముంగురు లొడిసి చుట్ట ్ పట్టి, వలకేల చెక్కిలి గొట్టి, తిట్టి యాట్టు, వగల భళా: యని దిట్టయగుచు కాసరుమాముద్దుటౌయ్యారి కూర్మి మీజి။

కొదవలెంచినచాయ కోపంబు చేయక కూర్కిగోరుట తెచ్చు కోలుగాక: అగచాట్ల నౌకమోడి వగబూని యుండుట చెలిమిఁజేయుట కాస గొలుఫుఁగాక తమక మెంచినవేళ తప్పించి జరపుట కోరికలో మేలు కొఱకుఁగాక: కోరివచ్చియు వట్టి నేరమ్ములెంచుట కానరుటల్కలహించు చనరుగాక: ఒడిసిపోవక వెసచెనలు బుక రతుల మనసు దాచక తెగరయే కినుకదెలియ తిరుగుటయె మోహములకిల గుఱుతుగాక ခြင်္ပဆုံးဆိုလ်ခဲ့ ဆာင္ရာမ်ိဳးတားစုပြီးခဲ့ပါ။ దండఁజేరిన యంత తమి పుట్టకున్న ము చ్చట గాదు పట్టిపేసటయేగాని తలచినప్పడె మేన పులక లెతకాయున్న మేలుగాదది తెచ్చుకోలుగాని అంటినప్పుడే వెన్నయే కరంగకయున్న ఇంపుగాదది కంట గింపుగాని చెనకిన యపుడె పైకొనక యుండిన కొగి లింపు గాదది యడ్డ గింపుగాని కాన నిటుపంటి గుణముల<sub>1</sub>కమమెఱింగి పొందుగావింతురెపుడు నేర్పులు చెలంగ జాణలైనట్టి రసికులాస క్రితోద నందమీదారి ముద్దుటాయ్యారి గోరి။ చలపుగలినదానివలె జేరి చలిపోరి చెలిమిఁజేయుట లేమి చేయనాక్కా: తమిగలదాని చందముఁ బూని చనుగుబృ లెదనాని చొక్కించు టీలనొక్కా: మేలు గల్లిన దాని లీల జెక్కిలినొక్కి దక్కించుకానుటేమి తలచియొక్కా? నెనరు గల్గిన దాని యనుపుస దయవచ్చి మచ్చికల్ నలుపుటేమాయనొక్కా:

19

| సందియంబులె యివి వెలనతులకెల్ల                                     |                |
|------------------------------------------------------------------|----------------|
| నై జమని యెంచకేటు నెఱ నమ్ని మోస                                   |                |
| పోయి, వగచుట లెల్ల నా బుద్ధికెల్ల                                 |                |
| కౌదువగా ముద్దటౌయ్యారి కూర్మిదారిగ                                | <u>;</u> ;<br> |
| కలికి నెమ్మదికి నిల్కడ కల్లనేర్చునె                              |                |
| గాలికి నిసుమంత కలిగె నేని                                        |                |
| పడతి నెమ్మదికి నిల్ర-డ కల్గనేచ్చునే                              |                |
| ఘన పం <u>కి</u> కించుక కలిగెనేని                                 |                |
| కాంత నెమ్మ దికి నిల్కడ కల్గినేర్చునె                             |                |
| కరికరంబున కెంత కలిగెనేని                                         |                |
| కామిని మదికి నిల్కడ కల్గనేర్చునె                                 |                |
| యలలకు గోరంత కలిగెనేని                                            |                |
| దాని పై వారకాంతలఁ దలచెనేని                                       |                |
| తెలియనేరక దూరుటల్ ధీరమతికి                                       |                |
| తగవుగాదని మానుటల్ దారిగాక                                        |                |
| సారెకును ముద్దుటాయ్యారి సరసంజేరి။                                | 22             |
| రమణకోకిల కుహారారవంబులె కాని                                      |                |
| ని పదాల సౌగసుల్ నేఁడు లేవు                                       |                |
| కలికి మొక్కలపుఁ బల్కుల బల్కునే గాని<br>నీ ముద్దుమాటలు నేఁడు లేవు |                |
| ం<br>తరుణి తుమ్మెదగుంపు చుఱుకు సౌకులె గాని                       |                |
| సి బెళ్కుచూపులు నేఁడు లేవు                                       |                |
| వెలది యచ్చపు పండు వెన్నెలలే గాని                                 |                |
| సి బెళ్ళు- చూపులు నేఁడు లేవు                                     |                |
| వెలది యచ్చపు పండు వెన్నెలలే గాని                                 |                |
| ్ల<br>సి చిరునవ్వులు నేఁడు లేవు                                  |                |
| కళవళమొ? లేక నిక్రమా? కాక మోహ                                     |                |
| పరవశతో? లేక యన్ని యొ? <sub>L</sub> భమయొ? మరుని                   |                |
| మాయయో? యేమి సేయుదు, మనసు నిలుపు                                  |                |
| దరమటే ముద్దుటౌయ్యారి తాల్మి మీజి 11                              | 23             |

ಎಭ್ರಾಜ ಹೆಸಿರ್? ಯಾಡ ಪಾಯತೆವೆಳ

సరిమోహముల బ్రహిద్ద సలుపువారు ఏనోము నోచిరో? యెడుబాయకేవేళ అల్లిబిల్లిగ ముచ్చటాడువారు ఏదె వమెంచిరో యెడఁబాయకేవేళ ಬಿಗಿಯಾರ ಗಗಿತ್ತ ಪನಗುವಾರು ఏదానమిచ్చిరో? యెడఁబాయకేవేళ జోడుగారతుల మల్లాడువారు వారిఁ గనుఁగొని వలవని వంత గుంది కోర్కిగుక్కి క్రి లింగి, యేకారియుసురు మనుచు నోరూరునంతనె ట్లబ్బు నకట ఆడికలమీజి ముద్దబౌయ్యారిఁజేరి౹౹ తలచదో: మునుమున్ను తేనె బల్మి పెనంగి దక్కించుకొన్న యందంబు లెల్ల తలచదే? యలనిండు తనులెండుకొనమించి మాట పట్టిచ్చిన మమతలెల్ల తలచదో? యొకరేయి కలయిక లాలన లెంచి నా మనవి పాలించు టెల్ల తలచదో? యొకవేళ తనుజేరి రతిగోరి కూర్మితో నలరించు గుణములెల్ల ఏల ? యివి యెంచి, యెంచి నే జాలిఁబొంద మఱచెఁగాబోలు నన్నియు మచ్చఁజేసి నెలత చులకన చేయుటల్ తెలియనెతి ఆదికలవోటి ముద్దుటౌయ్యారిఁజేరి။ కపట చిత్తలేమేలు గావించునాప్తలే యేన్ పగవాడనౌ టెల్లాగనెతి అగడుఁజేయగ సందు లరయు వారలఁగూడి నగుఁబాటు జేయు టెన్నంగ నైతి వనుమాటి యంతమ చనఁబూని పరులకు యసమిచ్చి రమ్మను టరయనైతి

24

మేలనుచుబేలనై నట్టి జాలములకు తగిలి తెగలేని వల్షుల పొగిలిపొగిలి ఊరివారల దూరుటల్ మేరయగునె తెలిసెగా ముద్దుటొయ్యారి చెలియ దారి11 ఏ చం|దబింబాస్య యింటి కేగిన సొంపు మించదుగా కంటగించుగాని ఏకంబు కంధరి నీకించినను నింత మెచ్చదుగా తల నొచ్చుగాని ఏ రమణీమణి చేరఁబోయిన చెలుం జేయదుగా మది రోయుగాని ఏ కోకిలావాణి నెనయఁబోయినరతి కాగదుగామళ్ళ నిగ్గుగాని, అంటి ముచ్చటల్ కనియెడి యసములకట చాలు, మరుఁబారికెటువలెఁతాశుకొందు, కాందలంబునఁదమి నిల్వఁగూడ దిందు ఎందుకో? ముద్దుటౌయ్యారి యింపుగోరి။ చంపక గంధి నా సరసలేదని కదా కమ్మతుమ్మైద వాత దొమ్మి జేసె కోకిల వాణిమక్కువ దప్పెనని కదా తరిరుటాకులు వాడి యలుగులయ్యే† లేక యుండిననిది యొక లెక్కంజేయ దాయగతి నెన్న ఁ జేయు నీ మాయమరుని బంటు గావించ నీవెంట వెంటఁ దిరుగ ఆరుదొరైతి ముద్దుటౌయ్యారి గోరి။ అటమటలమ్యే నెయ్యములెల్ల నానాట వేడుక లేమేమొ వేతలయ్యే చిటచిట లయ్యే మచ్చిక లెల్లఁ మనసులఁ బరగిన మేలెల్ల మఱపులయ్యె మెరమెరలయ్యే నమ్మికలెల్ల దడపిన కూటమికొక యడ్డ పాటులయ్యె అరమరలయ్యెమోహములెల్ల నుప్పొంగు మమతలన్ని యు వెడమాయలయ్యే దయలు దండనలయ్యె నేస్తంబులెల్ల

27

28

వలసి యెల్లములయ్యె నిల్వరములెల్ల నిచ్చు కొలదయ్యే ముచ్చటల్ గచ్చులయ్యే తెలిసెంబో, ముద్దుటొయ్యారి వలపుదారి။ 29 తొలుదొల మొలకనవ్వులు గులు ననుఁ జేరి తమిరెచ్చు ముచ్చటల్ తలఁచితలఁచి చెక్కు చొక్కుపుగోట నొక్కిమక్కువ పెంచి వలపెంచు చిన్నెలు తలఁచి తలఁచి కమ్మని కెమ్మోవి కొమ్మని యొగ్గినన్ గకలంటు వెఖరిం దలఁచి తలఁచి కాసరి గుబ్బల రామ్ము గగుమ్మి కాగిట జేరి కలయు నందంబులు తలఁచి తలఁచి దిగులు దిగులని గుండియ పగులవగులు బౌగిలి తెగలేని మమతలఁదగిలి యగడు వొంది కందరృశరములు గుంది కంది ထာာတ္သನೆ ဿద္ကာటాయ్యారి యుబుసుమీ ఆိ။ 30 చెలిమితో లాలించి చేరరమ్మని ముద్దు ಪಟ್ಟದುಗ್ ದುದ್ದಂಪಟ್ಟುಗ್೩ నెనరంటి నట్టిమన్న నల్ దగ్గజికేగి నీయదుగా నోర సేయుగాని తమిరెచ్చి కానగోట తళుకు చెక్కిలి మెల్ల మీటదుగా మేలు మాటుగాని కులుకు గుబ్బల రొమ్ము గుమ్మి లెమ్మనుచుం జై కొనదుగా మనసు పెనంగుఁగాని చెలిమిఁజేసిన మొదలనె యలుక మీద నలుకలే గాని ముచ్చటై నట్టి రతుల యొద్దికల గూడి యుండిన టిరాద్దలేదు ముద్దుటొయ్యారి యనువు నా యొద్దఁజేరి11 31 కలిసి సిబ్బెపు గుబ్బ కౌగిలించినఁగాని విరహతాపంబులేకరణి దేఱుం దెఱవకమ్మని మోవి తేనె నానినఁగాని బహుమోహదాహమేపగిది మాను

| తరుణి నిట్టూర్పు తెమ్మెరలు సోగినఁగాని     |    |
|-------------------------------------------|----|
| యీషి కాకలేయెడ శమించు                      |    |
| జెలి ముద్దమాటలు చెప్పల నించినఁగాని        |    |
| యెనలేని బడలిక లెటు తొలంగు                 |    |
| ననుచు మనమునఁ బెనగౌను ననువు వలన            |    |
| దినదినము మనసిజు చింత తెరలి చిక్కి_        |    |
| యితర చింతలుమాని సహింపరాని                 |    |
| యాసలను మీజి ముద్దుటౌయ్మారి గోరి။          | 32 |
| పొందుఁ బాపుట కాక పొలతి: నీ ముద్దు మా      |    |
| టలు వినసీక కొందలముజేసెఁ                   |    |
| ౖబక <sub>ర</sub> ైణాపుటకాక పద్మా ఓ నిమాము |    |
| సొంపుఁజూడఁగసీ క చుల్రాఁజే సె              |    |
| అండఁబాపుట కాక సుదతి: నీవు వసించు          |    |
| నూరనుండఁగనీక యోగుఁజేసె                    |    |
| పలుకు లిఁకనేల ? యక్క_ట : పాపజాతి          |    |
| బహ్మ కేనాటి పగమదిఁ బట్టియుండె             |    |
| నౌక్కా ? యేమని దూఱుదు ? నోర్చియుండం       |    |
| దరమణే ? ముద్దటౌయ్యారి : మరులు మీజి။       | 문처 |
| కుటిలత నీవాలు కురుల చెంతనె కాక            |    |
| మనసున కేలనే? మందగమన:                      |    |
| ఘన చంచలిత నీదు కన్నులకే కాక               |    |
| భావంబునకు నేలా చిగురుం బోణి:              |    |
| కఠినత నీచన్ను గవకింతయేకాక                 |    |
| మానసంబున కేల మచ్చెకంటి: *                 |    |
| తగదు నాపాల, యావేళ తాళ జాల                 |    |
| నేలా నింతట దయఁజేసి యేలరాదే?               |    |
| నిలుపం గూడని తమ్తి మీఱి నిన్నుంగోరి       |    |
| ముద్దటౌయ్యారి: నామీద మోడిదీరి။            | 54 |
| కారిగోరునకైనఁ బోలనేనని తార                |    |
| పరికించి వెలవెల్ బాఱకున్నె?               |    |
| నునుపైన తొడలతో నెనయలేనని రంభ              |    |
| వడిగ ౖమాన్పడి తల వంచకున్నె ి              |    |

\* ఒక పాదము లేదు

తళుకు చెక్కిలి సాటి తగనని శశిరేఖ కనుగొన్న గళచెడి కందకున్నె? మేని నిగుకు జోడు గానని హేమము కడలేని కాకలు గరగకున్న? యింకందక్కిన పూంబోడు లెల్ల నీకు జోడుగారని మించి నే నాడనేల చేరి చూచిన వారల చిత్రమెఱుఁగు నన్నిట మిటారి ముద్దుటొయ్యారి గోరి11 అలుకలేటికి? ముద్దు గులుక దగ్గఅం జేరి పలుకవే దయఁజేసి పద్మగంధి: చలమేల? తమినిముచ్చట దీర బిగియార కౌగిటఁ జేర్చవే కంబుకంఠి : కోపమెందుకు మేని తాపంబు బోఁ దేలి విందుగావించవే యిందువదన : కినుక చాలించి చక్క\_ని తేటకన్ను లం గరుణించి చూడవే కమలపాణి: కాదమచన్ను లనెద<sub>ి</sub> గుమ్మి, మదనకదన మునను మన్నించి యేలవే ముద్దుగుమ్మ : న్యాయమెట్టీడ్, మదినిన్నె నమ్మేనాఁడ, నయ్యయా: ముద్దుబొయ్యారి యండజేరి చెంగావి పావడ రంగు గుబ్బలమీదఁ గుంకుమ ప్రభకు జగ్గులు ఘటించం గచము పెంబూసిన కమ్మ తట్టపునుగ్గ జడముడి పూల వాసన పెనంగ మెఱుగు చెక్కుల మీద మెత్రిన జవ్వాది నుదుటకస్తురి బొట్టు కుదుటుఁ జూపం దళతళుక్కు\_న మించు బెళుకు చూపుల నిగ్గు చెదరు ముంగురులు మచ్చికకుఁ బిలువ చిలుప తేనెలు చిలికెడి మొలకనగవు గులుకు పలుకుల చెక్కైర లొలుక, నలరు విలుతు చేనుండి విడివడు చిలుక కరణి చేరుంటో ముద్దటాయ్యారి చెలువు మీఱి။

35

36

37

ముద్దగుల్కె\_డి తేట మోమెల్ల చిన్న బోం జిలుకల కొలికెంత తలకె నొక్కౌ

యిగురారు మావిపై నెత్తు నిట్టూర్పులు దెఱవనేడెంత చింతించె నొక్కా యెనలేని మోహంబు గొనిఁవాడుబాఱిపూఁ బోడి నెమ్మది నెంత పొక్కెనొక్కా చెలువంబుమానిగా నిలి నాచ్చుకొని తానె పంకజాపత యెంత బడలె నొకొగా యేల యీ వేళ నే బాల మేలుఁదలఁచి చాల తమిమీఱి యీవట్టి జాలిఁబొంది చిగురువిలుకాని బారికి చెదరి తాళ వచ్చునే ముద్దుటౌయ్యారి వలపుమీతి။ తరశికి మెఱుఁగు చిత్తరువు చూపులు గావు ననవిలు చేతి బాణములు గాని కలకంఠి పలుకుల కమ్మనూర్పులు గావు చురచుర సోకు తెమ్మెరలు గాని క రికి నిచ్చపు ముద్దు మొలక నవ్వులు గావు బలువెంటిఁజూపు వెన్నెలలు గాని చెలితేటతేనియల్ చిలుకుమాటలుగావు జెదరు పుట్టెడు చిల్క- బిలుకుగాని అతివళయ్యం జదువు పద్యములు గావు వంతఁ గుందించుకోకిల ధ్వనులు గాని యిన్ని బాముల కెట్లు సహించువాఁడ మజచెనో ముద్దటాయ్యారి మమత దారి။ కాముది సార విఖ్యాతి గాంచఁగలేదొ? కువల యాహ్లాదంబు గూర్పలేదా? సర్వజ్ఞ భూషణోత్సవము గాంచఁగలేదా? తారకామాదంబు దాల్పలేదొ? వాతైన కళలచే వృద్ధి బొందుగలేదా? చలువల కెల్లను నెలవుకాదా?

కన్నంత విరహ్ మగ్గలముఁ జేయఁగలేదా?

సన్మార్థవీకషణ స్థాయి కాదా?

38

### శృంగారపదములు

వనజముల సంపదలు చూరం గొనంగలేదా? ఘనచకోరాశికన్నులం గప్పుకొనదా? వరసుధానిధికాండు నూ సరసిజారి ముద్దల మిటారి మోముగాంబోలు చేరిం

కమ్మ తుమ్మెదల ఝంకార మోమనిదయ్యె చిలుక పల్కులు వాడి ములుకులయ్యె వలపుల చలిగాలి బలితంపు సెగలయ్యె నచ్చంపు వెన్నెలల్ చిచ్చులయ్యె గండుకోయిల రొదల్ కడు సహింపనివయ్యె

చిగురుటాకులటన్న వెగటులయ్యె నెమ్మి సాట్యమ్ముల దొమ్మి కయ్యములయ్యె

రాయంచగములెల్ల దాయలయ్యో మధువు మన్మథు డయ్యెమన్మథునిఁ గూడి విధువు విధుఁడయ్యె, నన్నియు వింతలయ్యె నౌర: యెనయైన చెలి కనుటైన యపుడె తాళనే ముద్దుటౌయ్యారి మేలుగోరి॥ వనిత: పడకయింట వసియించిననుఁ జాలు

పులకించి మేనె యుప్పొంగు చుండు. గలికి: నవ్వుచు సీవు కదియవచ్చినఁ జాలు నరిలేని యొక విలానంబు పొడము సుదతి: సీహన్తమించుక సోకిననుఁ జాలు గమకమై తమకమగ్గలిక నిగుడుఁ గలియు కౌగిట నీవు యెలమి పట్టినఁ జాలుఁ బరవశమై యన్ని మఅచియుందు నింక పలుమాట లేటికి? యిందువదన: హా: పురాకృతమైన ఋణానుబంధ ములు సుమీ: లేక యిటువంటి మోహమెందు గలుగునే ముద్దటౌయ్యారి వలపుమీతి ॥ చిగురుల బోడికి సేమమా తెలుపుమా : నరన నద్దుణ ధామ చందమామ

చంపకామోదకసాఖ్యమా పలుకుమా చాలు నీపైఁౖబేమ చందమామ: 41

42

40

ఇభరాజయానకు విభవమా నుడువుమా సంతోషకరసీమ చందమామ: రాజీవనే తకుం దేజమా నై జమా సార్తసాసుని మామ చందమామ: బెళుకు చూపుల తళుకులు గులుక ముద్దు చిలుక, చక్లని రా చిల్ల చెలువు గలుగు చాన కిప్పుడు భైదమా చందహామ: ဒေစီထံသား ဿင္လာေဆာ္စဝိ ဒေဆးက်ဴးဲ့းခ်ီဝိ။ వదలని కౌగిళ్ల నదిపి తియ్యని మోవి తేనియల్ తమిఁదీర నానియాని కళలంటి తమిరెచ్చి కదిసి నిద్దవుఁదేట చెక్కిళ్ల కానఁగోట నొక్కినొక్కి చేరిమోమున మోము చేర్చి తప్పకచూచి వియముతో ముద్దులు వెట్టి వెట్టి కదిసిముచ్చటగాఁగ గవిసిన చెవుల లో పల దారివింతల బలికిపలికి మనసిజుని కేళిలో నరి పెనంగి పెనంగి కోరి యేమేమొ వింతగాఁ గొసరి కాసరి షేళలు తెలియంగ పలుమాఱు మెచ్చి మెచ్చి కలిసెనా ముద్దుటొయ్యారి వలపుమీజి။ సేండుగా కోరిక నీడేరె జిలుకల కౌలికి యల్కలు దీరి పలికెంగాన నేడుఁగా యెన్ను నెన్నిక లెల్ల సమకూడెం గలకంఠి చెలిమితో ఁగలిసెఁ గాన నేఁడుగా నోచిన నేమమ్ము పులమ ము ద్దులగుమ్మ కౌగిట నలమెంగాన నేఁడుగా వయసు వన్నియకెక్కెఁజక్కని జవరాలు మచ్చిక సలిపెంగాన నేడుఁగా ముచ్చటలు దీరె నీడులేని వేడుకలు చెల్లు బడియయ్యే విభవమజ్బె నెడయకౌవేళ్రతులనన్నే లెంగాన ముద్దటౌయ్యారి తమిమీడి మోడిదీరి။

43

44

పలుకుతోడయ్యే ముద్దలు గుల్కు రాచిల్క యశు లెల్ల చెలిమి పియాశులయ్యె నమ్మితోనటియయ్యే నెమ్మి సమ్మతిమీఱ వరుసనంచలు పరివారమయ్యె పికముచ్చరించు కంకుకుని వైఖరియయ్యె రేరాజు చెలికాని రీతియయ్యేం దుంట వింటి దొరన్న కుంటినకాడయ్యి మధుపు సొంపులు గూర్చు మంతియయ్యే బడలికలు దీర్చి చెమటల బాపుచుండ భళిర: నమ్మిన బంటయ్యోబపనుఁడపుడు ఔర: పగవారు చుట్టంబులైరి కాదె ဿద్దుటాయ్యారి ననుఁజేర ముదముమీలు။ మోహనాకారుని మోముఁ జూచినఁజాలుఁ సౌబగైన చంగదునింజూడనేలా మదనావతారుని పెదవి యానినం జాలుం గండచెక్కైరపానకంబులేలా సరనమౌ నెమ్మేని చాయసోకినఁజాలు నరుదెన తామర లంటనేల ? ళ్ళంగార మూర్తిని చెట్టు బట్టిను జాలు గనకాభిపేకంబు కాంక్రయేల ? కళలఁ జొకి;–ంచి మెప్పించి కౌగిలించి సివి వదలించి కదియించి సీటుమించి రతులం దేలించి 1కిడించి రమణమించి మదన స్నామాజ్య మేలంగవలదె? మగువ: 🛙 సుదతి: నీ నెమ్మాము జూడం గల్గినం జాలుం బూర్ల చందుని జూడం బోవనేల ? అతివ: నీకెమ్మో వి యాన గల్తిన జాలు బంచదారల చప్ప లెంచనేల: అలివేణి: నీగుబ్బలంట గల్గినఁజాలు గజనిమ్మ పండ్లపైం గాంక్రలేలి 🕴 కలిసి నీ కౌగిటఁ గదిసి యుండినఁజాలుఁ దలిరుపానుపుమేలు దలచనేలి

46

మనసుకరగించి నిండారు మమతరిచ్చి కళల దేరించి సోలించి గారవించి [వేమరెట్టించి రతికేశిం జెనగవలదె : మోదమున మేనులుహ్పొంగి మోహనాంగి:: తనివారనీ పంచదారం గేరెడు మోవి

తేనె లించుక యైన నాననై కి తమిదీర నీమేటి తకుకు చెక్కిలగోట

నొక్క సారైనను నొక్క నైరి మనసార సిగుబ్బ చనులపై గుజుకుల మొనయనేపాటైనం జెనకనైరి కోర్కె దీరంగ సి గుత్తపుం గౌగిట

నెనసి యొకింతైనం బెనంగనైతి పడతి: యవ్వలి కార్యంబు నడవదాయె వట్టిదూరుకు లోనైతి వ్రతము చెడిన సుఖము లేదాయెనే ముద్ద సుదతి యింక మోడి చాలించి యేలవే మోహనాంగి॥

్ పేమ మీఱఁగ నీవు పిలువ నంపినజేళ చేరరానై తి నా చెలిమికాఁడ పడఁతి రమ్మని నన్ను బలుకరించిన యంర దూటాడనై తి నా నీటుకాఁడ తేలించి నామోవి తేనియలడిగిన కొమ్మన నై తి నా యెమ్మెకాఁడ కళలంటి బిగియనీ కౌఁగిటఁ జేర్చిన వలదంటి నిన్ను నా వన్నెకాఁడ ముననిచేసితిగతినీవు పెనగినంత సద్దుకొని కూడనై తి నాసామినన్ను నేరములనెంచి యావట్టి నెపములంచి యలుగనేటికి నా ముద్దలయ్య : రార॥

నిలిచి మాట్లాడితే నిన్ను కాదందురా: కూర్చుండిరా : మరుల్ గొన్నచాన ఇంటికి వచ్చితి హీనమా నీకేమి : చిడిముడి పడకరా: చిన్నదాన ముద్దుగా నవ్వితే ముత్యాలు రాలునా ? యేల యెంచేవరా: మేలుదాన కాంగిటం జేర్చితే ఘనమెల్లపోవునా : కడపట నేదూరు పడినదాన నెమ్మి ముచ్చటలాడక నీవురాక చెలఁగి నవ్వక కౌఁగిట నలముకొనక యొంటిగాఁ జేసితివి నన్ను నొంటిదాని నాక్కపూటైన కటకట నోరంవశము తియ్యని మాటలం దేలించెదవు గాని వద్ద చేరంగరావు వన్నెలాడి: నలకారి వగలచే వలపించెదమ గాని చేయంటగానిష చిగురుబోడి: బెళుకు చూపుల చేత బెదరి చూచెదు గాని మోవి యానంగనీవు ముద్దుగుమ్మ: తరితీపులానరించి తప్పించెదవు గాని గుబ్బలంటఁగనీపు కులుకులాడి: ఎన్ని మాయలఁ జేయుదు వింతలోన చాలునిుకనైన దయతోడ సరసంజేరి వేగ మరుకేశి నలయించి వేడ్కమించి ముదమున వెలింగి యేలవే మోహనాంగి:

51

# "SEETHA KALYANAMU"

(Yakshagana Natak)

by SHAHAJI

.

**OPINION OF SCHOLARS** 

-

## PLETHORA OF MATERIAL

#### From:

Sri Nidadavolu Venkata Rao, M. A. (Retd. Professor in Telugu, University of Madras), "Lakshmikanta Nilayam" 2-2-1137/5 New Nallakunta. Hyderabad-44. Date: 9-2-1972

То

Sri S. R. Rama Murty, I. A. S. Secretary for Education, Government of Andhra Pradesh, Hyderabad.

#### Sir,

I received a complimentary copy entitled "SITAKALYANAM" published by the Andhra Pradesh Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute.

Apart from other things, I was much attracted by the valuable foreword to it written by Vangmayamahadhyaksha Dr. V. Gopalakrishnaiah, the present Joint Director of the Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute.

Yakshagana Literature is being worked out by scholars for the last four decades, but up till now, no scholar has dealt with the subject more deeply than Dr. Gopalakrishnaiah. He has given us through his foreword many interesting and original points, relating to the Yakshagana and its development. He has also clarified many terms, giving their true connotation and elucidated the inseparable connection between Sangita and Sahitya.

I append below some of the new features of the foreword.

Hitherto scholars believed that Yakshagana Literature flourished in the time of Palakuriki Somanada in the 12th century A.D. But here the Doctor proved that it existed even from the earliest times, by tracing the origin of the words Yaksha and Gana (Music) to Vedas, which are the main sources for our sangita and sahitya the inseparable twin arts. The Yakshas as a particular class of deities appear in Vedas and Puranas. They are also found in Buddhistic Literature. As, they are of divine origin, they can change their forms, and had relations with Gandharvas, Vidyadharas and Kinnaras, known to us as divine musicians. The Yakshas also were musicians as there is a separate Raga in Music called Yaksha Priya and through other works on music.

In this connection, the Doctor, exhibited his varied scholarship in Sangita and placed before us his theory, that the intensive aptitude of the Yakshas for music-Gana might have been the origin of the word Yakshagana.

He then proves, that Yakshagana is both Divine and human. He illustrates this, by quoting the stories of Kubera and Ravana, who belonged to Ramayana times. Kubera is the ruler of Yakshas and he is also known as Kinnaresa - the Lord of Kinnaras who are also musicians. By the story of Kubera, the human aspect of Yakshagana is established.

#### YAKSHARATRI

Yaksharatri is a pastime observed on Pournami (full moon day) from earliest times. But some scholars equated this with the word Dipavali. But in all the literature connected with the Dipavali, there is no reference to the Yakshas. But from Tantric studies, we can find out the real meaning of Yaksharatri. There is a Yakshini (Feminine gender) Tulasi, Sakti worshipped on Kartika Pournami day. Even now on Kartika Pournami the Tulasi Puja performance will be celebrated with its completion. In this time there will be dance and music festivals and since, they related to Tulasi Yakshini, the word Yakshagana might have been originated.

#### JAKKULA PATA - YAKSHAGANA

Jakkula patais a pure Telugu compound for Sanskrit Yakshagana. Sans - Yaksha - Telugu Jakki - Jakkulu. Since Jakkulu is considered as a pure Telugu word, scholars opined that originally, there is a class hill tribes known as Jakkulu, who developed a particular kind of dance and music and the word Yakshagana is a Sanskritized form brought into vogue by scholars.

Dr. Gopalakrishnaiah proved that this derivation, though linguistically correct, does not connote the origin of a particular tribe. The word Jakkulu is a desi word relating to 'Jakkini' a kind of danceand the particular class of maidens who practiced this Jakkini Dance came to be known as Jakkulu. They usually dedicated their lives to the service of God in temples. We can know from late V. Prabhakara Sastry, Kameswari Katha that there are Jakkula Kannelu (Jakkula maidens). Jakkula pata therefore only relate to the particular kind of music sung at the time of the performance of the Jakkini dance. It cannot therefore be equated with entire Yakshagana, which consists of various kinds of music in Ragas and Talas.

#### KURAVANJI - YAKSHAGANA

Kuravanji is a kind of Desi dance in Tamilnadu late Veturi derived the word Kuravanji from the kind of dance performed by Kuruvas, a hill tribe in the Telugu country. Kurava angi Kurava's - anji means foot. In Telugu we find like Yakshaganas, Kuravanjis also. They are styled as "Yerukula Kuravanji" - these are generally performed by "Yerukulu" a class of hill tribes. This particular kind of Yerukula Kuravanji is also described as Yadukula Kuravanji - dance that relates to Yadukula or Yadavakula, who are not at all hill tribes. No doubt there are hill tribes, like Yerukavandru, and Yanadivandru, but it cannot be stated that Kuravanji or Yakshagana relates to a particular kind of tribe and that they are a tribal origin.

Moreover, in Sangita, there is a Raga known as "Kuranji Raga". Here Dr. Gopalakrishnaiah places before us his subtle knowledge of Musical Science by giving the Arohana and Avaraohana and also of Talas. He rightly connect "Kurucha Jampe Tala" with 'Kuranji Raga,' Kuravanji might have been a variant of Kuranji Raga (From this part of the foreword, it can be surmised that Dr. Gopalakrishnaiah has given the names of Ragas and Talas to the padas in the present Yakshagana as they will not be generally indicated in the original).

#### MARGA - DESI

The two terms Marga and Desi (Classical and Indigenous) first originated from sangita. The Marga sangita *i.e.* Sangita is that which is enunciated by Bharata, and Desi Sangita is the style which is in vogue in various regions or localities. The two terms later on were applied to Sahitya or Literature. In Telugu the literary types that evolved on the basis of Mahakavyas, in Sanskrit with Sanskrit metres is named as Marga Kavita, while the Dwipada, Geya, Udaharana and Yakshagana, with Desi or indigenous metres is called Desi Kavita. The Sanskrit metres are also known as Askhara Chandassulu, and the Desi as Matrachandassulu.

Hence, the Doctor acquaints us with his mastery over the Science of Prosody and proves, that there is no difference in Prosody, as Marga and Desi - by stating that the countless Sama, Artha and Vishama Vrittas, can be deduced from Sanskrit. Prosody, and all the Vrittas which we are particulary indicating as Telugu metres are of Marga origin, and since there is no Marga or Desi distinction in Prosody in Sanskrit the poetry also cannot be distinguished in such a manner. He also proves, that Desi is but a variation of Marga, by taking into consideration, a number of Marga ragas named Desi and Desi ragas as Marga. One notable point is, that there is "Marga Desi Raga" in Sangita, and this established beyond doubt that, Desi has no separate existence but is a variant of Marga in its evolution. The Desi rachana in Telugu may be defined as the author's skill in moulding the prosody and language according to the genius of the Telugu language on Sanskrit and 'Desi models' as Telugu and Sanskrit are inseparable.

#### SANSKRIT YAKSHAGANAS

In this Dr. Gopalakrishnaiah proves, that the first Kavya in the Sanskrit Literature Valmiki Ramayana, is a Yakshagana Kavya as Valmiki himself states that his Ramayana is actually sung by Kusalavas before Rama and his audience. He states that we cannot say that the whole of Ramayana is sung by Kusalavas, in one particular Raga or Tala. They must have sung, that Kavya in consonance with various ragas, and Bhavas, according to the situations in the story and must have captivated the heart of Rama and others by their mellifluous music. He also explained further that Ramayana is not only a Sahitya work, but also a Sangitha work, embodying the principles of Gandharva Sangita.

This is a point well worth consideration. We are studying Ramayana purely from literary aspect, and this foreword brings to our minds the fact that it has to be studied from a musical view point.

The famous Gita Govinda and its imitations like Gita Girisa also written in Sanskrit, contains Desi compositions like Dhavalam, Bhramaram and Mangalam, and hence they can also be styled as Yakshaganas.

#### TELUGU YAKSHAGANAS

The Telugu Yakshagana is in vogue from the last one thousand years and we can deduce from Panditaradhya Charitra of Somanatha, that there were performance of Yakshaganas just like Dramas, with characters, costumes and music. The Telugu stage was in existence even at time, as known from the quotations given in this work shadow plays, Mono actions were performed on the stage and all the Sivalilas are performed through these performances.

As the language used in the Yakshaganas is classical, Yakshagana in Telugu can be classified as a type of Drama based on Sanskrit Uparupakas. This also reveals the fact, that Yakshagana belongs to Marga than Desi.

About the present Yakshagana Sita Kalyanam also, he has brought to light some new points, which are left in the introduction. Regarding the Text, he points out, that in this work Janaka belonged to Chandravamsa but Valmiki Ramayana clearly stated that Janaka belongs to Surya Vamsa. He placed this fact before the scholars for consideration and research. He then discusses about the origin of which is Daruvu frequently used in this as well as other Yakshaganas. He also describes the various situations in which it is used in this Yakshagana.

He also presents to us some interesting points about Gudya-Kaivaram and Sutradhara.

About Sutradara he has for the first time given not only the definition, but also his importance in both Yakshagana and Drama up till now.

The subject of Yakshagana literature is studied purely from a historical point of view and not from a literary point of view.

The present foreword by the present Joint Director reveals the fact that there is a *plethora* of material for an advanced literary research in Yakshagana and focusses the attention of scholars for a deep and penetrating study on classical lines on this subject.

This is the first time, that how intensively we have to study Yakshagana in all its aspects to evaluate its place in the history of Telugu literature. In this connection I congratulate the Government that a Scholar of Dr. Gopalakrishnaiah's calibre is now the Joint Director of Government Oriental Manuscripts Library.

It is hoped that Scholars will take up the study on the lines of the foreword so as to bring about an authoritative and comprehensive History of Yakshagana literature in Telugu.

> Yours faithfully, N. Venkata Rao

వాజ్మయ మహాధ్య జ, కళాత్రపూర్ణ త్రీ వడ్లమూడి గోపాలకృష్ణయ్యగారికి,

Joint Director, Government Oriental Manuscripts Library and Research Institute, Afzalgunj, Hyderabad-12, (A. P.)

. ഇന്നു :

తమరు దయతో బంపిన శ్రీ సీతాకల్యాణ యశుగాన నాటకము చేరినది. తమ పర్య వేశుణమున నది నిర్దుష్టముగను, నుంచినముగను ముద్రింపబడినందు కెంతయు సంతో ఓంచితిని. దానికిందాము బాసిన తొరిపలుకు చదివితిని. తామందుం జివరం జెప్పినట్లింతకుంబూర్వము యశుగాన వాజ్యయ చర్చితలోం బరిళోధనలు సాగించిన వారెవ్వరును గుర్తింపని, తెరియం జెప్పని విషయము లెన్ని వివరించి యశుగాన వాజ్యయ చర్చితకొక కొత్తరూపు తీర్చిదిద్దుటకు యత్నించియున్నారు. అది తమ బహుగంథ పరిశీలనమునకును, పరిళోధన పాఠవమునకును దార్కాణము.

పాల్కురికి సోమనాళుని పండితారాధ్య చెర్చితయిందలి ద్విచరలకు దామిచ్చిన యర్థము మిక్కిలి సమంజనముగా నున్నది. యేతులను గూర్చియు, వారి భౌమా భౌమత్వములను గూర్చియు, యకురాత్రి చదార్థమును గూర్చియు, దాము గావించిన వివరణము సర్వాంగీ కార్యమై యున్నది. యతగానో సృత్తి విషయమునం దామొనరించిన వ్యాఖ్యానము రమ సంసర శ్రామ్ర దరిజ్ఞానమును వేయివిధములం జాటుచున్నది. దేశిమా గిధానములను పరించి తాము కొన్ని రాగముల నామముల నమనరించి యతగానము కేవల దేశిరచిన యమటి వికాశము తేంది రుజువుదేని యున్నారు. గీతగో విందాదులు సంస్థించులు యతగానములే యనుట వాగు వేమి. యతగాన నాటకములు సంస్థించుంది ఉనిహుకు ములాదర్శముగా వెలువడినవని తాముచేవి సూచిన యుచితిముగా నున్నది.

సీతాకల్యాణముక ఒకకుని చంద్రకంత సంజాపెనను గూర్చియు దళరథుని కాల్వున వసిష్టునకున్న బ్రాథాన్యమునుగూర్చియు, దరువు, గద్యకై వారము, మాత్రధారుడు అను పరముల యర్థమునుగూర్చియుం దాము గావించిన వ్యాఖ్య బ్రామాణికముగా నున్నది. కృత్చారంభముకించిలి శ్లోకములు కొన్ని శాహాజీ బ్రాంసలుగను గొన్ని యాంచి కాశీమ్నలుగను ఉందుటచే సవి యాతని యాస్థాన మందలి వండితులు రచించిన వైయుండవచ్చుని సేను భావించితిని. అతనికి సంస్కృతమురావని నా యుద్దేళముకాడు. దానికేమి కి తమ తొలిపలుకీ నాటకముకకు వెలలేని తొవ్యవైయున్నది.

విధేయుడు

దివాకర్ల వేంకటావధాని